
> альманах > богословие / философия / естествознание

> выпуск  02/03 > 2014





Санкт-Петербург
2014



УДК 50(059) + 2(059) + 1(059)
ББК 20я2 + 87я2 + 86.2я2
М54

САНКТ-ПЕТЕРБУРГСКИЙ  
ПРАВОСЛАВНЫЙ 
ИНСТИТУТ 
РЕЛИГИОВЕДЕНИЯ  
И ЦЕРКОВНЫХ 
ИСКУССТВ ПРИ 
СТАВРОПИГИАЛЬНОМ  
ПОДВОРЬЕ ОПТИНОЙ 
ПУСТЫНИ  
В САНКТ-ПЕТЕРБУРГЕ

Российский  
Православный Университет

Альманах издается 

при поддержке Экспертного центра  
Всемирного Русского Народного Собора 

при участии Российского Православного Университета,  
Санкт-Петербургского Православного Института Религиоведения  

и Церковных Искусств

при финансовой поддержке Фонда просвещения «МЕТА»

М54
Метапарадигма: богословие, философия, естествознание: альманах. – 

Санкт-Петербург: Изд-во НП-Принт, 2014. – Вып. 2/3. – 192 с.

ISBN 978-5-905942-58-7

©	 Альманах «Метапарадигма», тексты, 2014
©	 Издательство Зимина, оформление, 2014

Учредители альманаха:  
Н. А. Соловьев, С. В. Посадский, С. Г. Волобуев

ВСЕМИРНЫЙ
РУССКИЙ
НАРОДНЫЙ
СОБОР



> выпуск  02/03 > 2014

СТАТЬИ
В. А. ЯКОВЛЕВ.  
Креативные принципы  
метафизики христианства
С. В. ПОСАДСКИЙ, Н. А. СОЛОВЬЕВ.  
Тринитарно-энергийная метафизика 
как онтология свободы
А. В. НЕСТЕРУК.  
Вселенная как насыщенный 
феномен: христианская концепция 
творения в свете современной 
философии и науки
А. П. КИРПИЧНИКОВ.  
О логике онтологического 
доказательства бытия Божия
С. С. АВАНЕСОВ.  
Теология как антропология
А. П. СЕМЕНЮК.  
Тема потенциальности в учениях 
русских религиозных философов 
конца XIX – начала XX века
А. С. ТАБАЧКОВ.  
Еще раз о взаимоотношениях 
истории и теории
В. В. БЕРЕЗИН, Н. А. СОЛОВЬЕВ.  
Двухуровневая онтологическая 
модель живого существа
К. В. КОНСТАНТИНОВ.  
Молекулярно-генетические 
свидетельства творения 
органического мира

006

018

078

> альманах
	 богословие
	 философия
	 естествознание 

АВТОРЫ
ЯКОВЛЕВ Владимир Анатольевич,  
доктор философских наук, профессор
ПОСАДСКИЙ Сергей Владимирович,  
кандидат философских наук 
СОЛОВЬЕВ Никита Александрович,  
кандидат физико-математических наук
НЕСТЕРУК Алексей Всеволодович,  
профессор Портсмутского университета, диакон
КИРПИЧНИКОВ Александр Петрович,  
доктор физико-математических наук, профессор
АВАНЕСОВ Сергей Сергеевич,  
доктор философских наук, профессор
СЕМЕНЮК Антон Павлович,  
кандидат исторических наук
ТАБАЧКОВ Александр Сергеевич,  
кандидат философских наук
БЕРЕЗИН Виктор Владимирович,  
физик
КОНСТАНТИНОВ Константин Викторович,  
кандидат биологических наук,  
кандидат богословия, протоиерей

116

120

125

135

145

166

РЕДАКЦИОННАЯ  
КОЛЛЕГИЯ:

Волобуев  
Сергей Григорьевич, 
философ

Казин  
Александр Леонидович, 
доктор философских 
наук, профессор

Кимелев  
Юрий Анатольевич, 
доктор философских 
наук, профессор, 
заслуженный 
деятель науки РФ, 
главный научный 
сотрудник ИНИОН 
РАН, декан факультета 
религиоведения РПУ

Посадский  
Сергей Владимирович, 
кандидат  
философских наук,  
координатор проекта

Рудаков  
Александр Борисович, 
политолог, руководитель 
Экспертного центра 
Всемирного Русского 
Народного Собора

Аркадий Северюхин, 
иерей, кандидат 
богословия, ректор 
Санкт-Петербургского 
Православного 
Института 
Религиоведения  
и Церковных Искусств 

Соловьев  
Никита Александрович, 
кандидат физико-
математических наук



>  метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014

> альманах
	 богословие	
	 философия
	 естествознание

В. А. Яковлев в статье «Креативные принципы метафизики хри-
стианства» рассматривает наиболее плодотворные принципы 
метафизических исследований, доказавшие свою результатив-
ность на протяжении истории, выявляет основные принципы 
христианской метафизики, определившие генезис классиче-
ской науки.

Статья С. В. Посадского и Н. А. Соловьева «Тринитарно-энер-
гийная метафизика как онтология свободы» содержит даль-
нейшее развитие панентеистической философии, изложенной 
авторами в первом номере. В ней постулаты тринитарно-энер-
гийной метафизики связываются с анализом феномена свобо-
ды, онтология свободы раскрывается через энергийную имма-
нентность тринитарного Абсолюта.

В статье А. В. Нестерука «Вселенная как насыщенный феномен: 
христианская концепция творения в свете современной фило-
софии и науки» содержится попытка рассмотреть христиан-
скую концепцию творения из ничего (creatio ex nihilo) в совре-
менном философском и научном контексте. Автор раскрывает 
всю сложность представления о творении ввиду неотделимо-
сти познающего творение человека от тварных оснований его 
собственного бытия, указывая, что тварный универсум может 
быть охарактеризован как насыщенный феномен, которому 
присущ избыток или перенасыщение интуицией любого кон-
цептуального содержания.

А. П. Кирпичников в статье «О логике онтологического доказа-
тельства бытия Божия» развивает математическую аналогию 
онтологического доказательства бытия Божия, позволяющую 
выявить внутреннюю логику этого доказательства и проде-
монстрировать его принципиальную непротиворечивость.

Обзор  
материалов выпуска



  > 5

Статья С. С. Аванесова «Теология как антропология» посвящена анализу глу-
бинной взаимосвязи антропологии и богословия, выявлению антропологи-
ческого аспекта христианского богословия, который задан особым онтоло-
гическим соотношением конечного человеческого существа и бесконечного 
Абсолюта.

А. П. Семенюк в статье «Тема потенциальности в учениях русских религиоз-
ных философов конца XIX – начала XX  века» эксплицирует метафизические 
установки русской религиозной философии, суть которых может быть опреде-
лена как последовательная онтологизация потенциального бытия, представ-
ление потенциального (возможного) в качестве полноценной реальности.

В статье «Еще раз о взаимоотношениях истории и теории» А. С. Табачков дета-
лизирует свою концепцию метатеоретической репрезентации исторического 
прошлого, позиционируя ее относительно известных концептуальных струк-
тур современного философского знания, углубляя и уточняя обоснование фи-
лософского плана концепции.

Н. А. Соловьев и В. В. Березин в статье «Двухуровневая онтологическая модель 
живого существа» рассматривают организм как неравновесную физическую 
систему, развивая двухуровневую онтологическую схему живого существа. 
Представлена численная модель, описывающая автоматизмы в поведении че-
ловека.

К. В. Константинов в статье «Молекулярно-генетические свидетельства тво-
рения органического мира» анализирует свойства организмов, которые не 
имеют своих оснований в неорганической материи и которые могут быть 
непосредственно интерпретированы как результат деятельности творческого 
Разума. Свое внимание автор останавливает на лингвистических свойствах 
геномов, подчеркивая, что существование генетических текстов и едино-
го для всех живых существ генетического языка не может быть объяснено 
случайными процессами неорганической среды, определенно указывает на 
творческий Разум. 

АЛЬМАНАХ > богословие / философия / естествознание 



>  метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014

> альманах
	 богословие	
	 философия
	 естествознание

Креативные принципы  
метафизики христианства

В. А. ЯКОВЛЕВ

В статье рассмотрены три программы современных метафи-
зических исследований. Особое внимание уделяется анализу 
теолого-метафизической программы. Выявляются наиболее 
важные креативы христианской метафизики, определившие 
генезис и развитие классической науки. Дается характеристи-
ка семи исследовательских программ метафизики Античности 
как духовно-теоретического базиса новоевропейского миро-
воззрения.

Ключевые слова: метафизика, христианство, креативы, ис-
следовательские программы, цивилизация, вера, теология, 
наука, законы.

В настоящее время метафизические исследования развива-
ются по трем взаимосвязанным программам – философской, 
естественно-научной и религиозной.

Метафизика выражает наиболее абстрактную форму рефлек-
сии над проблемами бытия, познания, морали и праксиса. Она 
является сердцевиной (ядром) философского знания и любого 
другого знания. «С самого своего возникновения в филосо-
фии, – справедливо пишут А. В. Иванов и В. В. Миронов, – нали-
чествует некое прочное центральное ядро, как бы сердце фило-
софии» [1. С. 50–51]. Можно согласиться с мнением авторов, 
что термин «метафизика» не следует отождествлять с терми-
ном «философия». Более правильно придерживаться ставшего 
классическим представления «о метафизике как философской 
теории, исследующей предельные основания бытия или перво-
основы всего сущего» [1. С. 51].

При таком понимании метафизика выступает как фундамен-
тальное основание философии в целом, ее сущностная струк-
тура. Вся дифференциация философских дисциплин, уточняет 
В. В. Миронов, «реализуется лишь внутри общего метафизиче-
ского пространства, ибо в той или иной степени любая конкрет-



 В. А. Яковлев > Креативные принципы метафизики христианства > 7

ная философская дисциплина (от эстетики до философии религии) представляет 
собой ту или иную конкретизацию общих метафизических ракурсов исследования 
(онтологического, гносеологического и аксиологического), а также сложившихся в 
истории философии фундаментальных метафизических (или философско-теорети-
ческих) ходов мысли» [2. С. 40]. Метафизика, иначе говоря, должна выполнять роль 
бойскаута, стремясь преодолеть границы познанного и заглянуть в еще неведомое.

Эвристическую функцию метафизики в немецкой классической философии ясно и 
точно выразил И. Кант. Хотя метафизика, по его мнению, не является наукой в том 
смысле, в каком являются физика и математика, однако она выражает неотъемле-
мое свойство разума, его попытки выйти за сферы трансцендентального в сферу 
трансцендентного (от феноменов к ноуменам), хотя это и ведет к известным анти-
номиям. Кант пишет: «Метафизика существует если не как наука, то, во всяком слу-
чае, как природная склонность (metaphysica naturalis). В самом деле, человеческий 
разум в силу собственной потребности, а вовсе не побуждаемый одной только сует-
ностью всезнайства, неудержимо доходит до таких вопросов, на которые не может 
дать ответ никакое опытное применение…» [3. С. 42]. Говоря иначе, это метафизи-
ческое свойство разума есть «неистребимая потребность человека».

В XX  веке наиболее оригинальной и всесторонне представленной является мета-
физика М. Хайдеггера. Ядро этой метафизики – идея фундаментальной онтологии. 
Философ пишет: «Раскрытие бытийной конституции вот (здесь)-бытия есть онто-
логия. Поскольку в ней должна быть заложена основа возможности метафизики, – 
фундамент которой суть конечность вот (здесь)-бытия, – она называется фундамен-
тальной онтологией» [4. С. 90].

Наряду с вышесказанным можно отметить еще два важных аспекта эвристической 
роли метафизики для развития именно естествознания. Первый состоит в том, что 
именно в рамках различных метафизических программ Древней Греции были про-
работаны важнейшие понятия, составившие ядро науки Нового времени.

В отечественной философии науки этот аспект довольно полно исследован В. С. Стё-
пиным, хотя он в свое время еще не делал различия между «метафизикой» и «фило-
софией». «Сопоставление истории философии и истории естествознания, – пишет 
В. С. Стёпин, – позволяет констатировать, что философия обладает определенными 
прогностическими возможностями по отношению к естественно-научному поиску, 
поскольку она способна заранее вырабатывать необходимые для него категориаль-
ные структуры» [5. С. 42].

В западной философии науки данный аспект вопроса о креативной функции ме-
тафизики всесторонне исследовал автор так называемой «исторической эпистемо-
логии» М. Вартофский. Он показал, что «понятия материи, движения, силы, поля, 
элементарной частицы и концептуальные структуры атомизма, механицизма, пре-
рывности и непрерывности эволюции и скачка, целого и части, неизменности в из-
менении, пространства, времени, причинности… первоначально имели метафизи-
ческую природу и оказали громадное влияние на важнейшие построения науки и 
на ее теоретические понятия» [6. С. 63]. Второй аспект, также проанализированный 
М. Вартофским, заключается в латентном креативном влиянии на теоретическую 
деятельность ученых фундаментальных структур метафизических концепций, фор-
мирующих в своей совокупности исходное представление о научной рационально-
сти. История альтернативных метафизических систем, согласно М.  Вартофскому, 
«предстает… как богатейшее наследие теорий структуры, в которых в наиболее 
общей форме выражены существенные черты теоретического построения знания» 
[6. С. 84]. На примере хорошо разработанных систем метафизики ученые обучают-
ся приемам систематизации материала, референции, абстрагирования и идеализа-
ции, что является необходимым для их профессиональной работы.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 20148 <

В последние 10–15 лет отмечается существенное расширение сферы исследований 
по метафизике со стороны ученых. Так, А. И. Панченко ставит вопрос о введении и 
осмыслении таких новых понятий, как «трансцендентальная физика» и «экспери-
ментальная метафизика» [7. С. 68]. О новой метафизической онтологии говорят в 
связи с исследованиями происхождения Мультиверса (Метагалактики) и «нашей» 
Вселенной (теория Большого взрыва, теория струн и др.). Обсуждаются метафизи-
ческая структура «последней реальности» («теория Всего»), под которой понимают 
космологический вакуум, а также телеологичность развития Вселенной (антроп-
ный принцип). С. Н. Жаров и Н. А. Мещеряков на основе анализа теорий извест-
ных физиков и космологов С. Вайнберга, Д. Гросса, А. Д. Линде приходят к выводу: 
«Современная космология сдвигает классически понятые границы между физикой 
и метафизикой, что свидетельствует о смысловом переплетении физического и ме-
тафизического в космологическом дискурсе» [8. С. 125].

В. В. Казютинский показывает, что революционные, по его мнению, открытия в фи-
зике космоса требуют переосмысления метафизического понимания реальности: 
«Суть проблемы: что такое реальность, реально ли только наблюдаемое или же (по 
крайней мере, в некоторых случаях, предусмотренных физическими теориями) 
ненаблюдаемое также может рассматриваться как определенный тип или форма 
физической реальности?» [8. С. 8]. Скрупулезно анализируя известные космологи-
ческие теории (А. А. Фридмана, А. Эддингтона, Дж. Джинса, Р. Пенроуза, Б. Грина, 
С. Хокинга и др.), ученый приходит к методологически важному выводу о правомер-
ности позиции признания объективной реальности не самой по себе, а как формы 
ее проявления в познавательных ситуациях на экспериментально-наблюдательной 
основе соответствующих фундаментальных теорий.

С метафизических позиций, по нашему мнению, подходит к рассмотрению приро-
ды физико-математического знания Ю. И. Кулаков. Он полагает, что в математике 
и физике можно выделить так называемые сакральные структуры, причем сакраль-
ная физика рассматривается как часть сакральной математики. «Дело в том, – пи-
шет Ю. И. Кулаков, – что наряду с макромиром и с невидимым микромиром суще-
ствует не менее важный для нас, – еще один невидимый мир – Мир Высшей реаль-
ности. О необычной физике этого Мира и идет речь в Теории физических структур» 
[9. С. 135].

Глубокий анализ влияния метафизических программ на развитие физики проводит 
известный физик Ю. С. Владимиров. Он считает, что «метафизику следует рассма-
тривать как иерархию из восьми метафизических парадигм: (редукционистской) 
триалистической, трех пар дуалистических и одной монистической (холистиче-
ской), которые представляют собой взгляд на единое мироздание под разными 
углами зрения» [10. С. 5].

Особое внимание Ю. С. Владимиров уделяет разработке программы так называемой 
бинарной геометрофизики. Эта программа, как считает ученый, «самым непосред-
ственным образом связана с метафизикой и ее принципами, без которых невозмож-
но обсуждение оснований любой дисциплины. При этом следует сразу же подчер-
кнуть, что метафизика предназначена не для доказательств, а именно для осмысле-
ния исходных принципов, используемых теоретических конструкций и полученных 
результатов. Доказательства же – задача математики и физики» [11. С.  151–152]. 
Необходимо согласиться с физиком, «что бессмысленно требовать доказательств на-
личия того или иного метафизического принципа. Они, как и аксиомы в геометрии, 
не доказываются, а открываются и используются. Их правомерность обосновывается 
лишь плодотворностью развиваемых на их основе рассуждений» [12. С. 93].

В настоящее время всё более активизируется диалог между различными ветвями 
христианства и научным сообществом. Это связано как с новейшими открытиями в 



 В. А. Яковлев > Креативные принципы метафизики христианства > 9

естествознании, так и с глобальными проблемами, с которыми столкнулось челове-
чество на рубеже XX–XXI веков. Естественно-научная программа метафизических 
исследований осмысливается прежде всего в плане возможности разработки общей 
методологии теолого-научных исследований, а также мировоззренческой интер-
претации новейших открытий в физике, космологии и биологии.

Известный современный физик Р. Рассел считает необходимым формирование об-
щей методологии теологических и научных исследований, поскольку, по его мне-
нию, существенно расширилось поле междисциплинарных исследований «теология 
и наука». Метод критического реализма становится определяющим для совместных 
научно-теологических проектов [13].

Довольно оригинальным представляется подход другого известного западного фи-
зика, Яна Барбэра, к методологии совместных теолого-научных исследований [14]. 
Ученый считает, что способы проверки научных теорий довольно сходны с теологи-
ческими методами доказательств, если их рассматривать в обобщенном плане. Так, 
и наука, и теология опираются на определенные данные – в науке это эмпириче-
ские факты, а в теологии – религиозный опыт и тексты Писания. В каждой духовной 
сфере существуют свои сообщества экспертов, которые оценивают предлагаемые 
новации как с точки зрения их претензии на разумность и истинность, так и с эсте-
тических и аксиологических позиций. При этом и в науке, и в религии всегда сосу-
ществуют конкурирующие доктрины, ведутся дискуссии, а также большое значение 
имеют исторический и социокультурный факторы. В то же время, как считает Бар-
бэр, хотя наука многое объясняет из того, что существует в мире, есть такие пробле-
мы и вопросы, которые выходят за пределы возможностей науки в принципе. На-
пример, такой глубоко метафизический вопрос – почему вообще существует мир?

Широкую известность приобрело также высказывание крупного ученого, биолога 
Фр. Коллинза, руководителя международной программы по расшифровке генома 
человека: «Научное исследование есть проявление любви к Богу и служения Ему» 
[15. С. 8].

Третья – теолого-метафизическая программа – была заложена еще в эпоху Сред-
невековья. Христианская религия и Римско-Католическая Церковь, как пишет 
В. В. Соколов, «послужили своеобразным, даже главным связующим звеном между 
культурой античного мира, с одной стороны, и культурой европейского феодализи-
рующегося мира – с другой» [16. С. 98].

Можно сказать, что уже в исходном эпизоде библейской истории человека, вкусив-
шего плода от древа познания, выражается не только греховная дерзость, но и сущ-
ностное стремление человека, сотворенного по образу и подобию Божию, к пони-
манию и объяснению мира на основе дарованной ему Богом свободы, подразумева-
ющей и родовую ответственность за этот рискованный поступок.

В то же время уже Аврелий Августин подчеркивает отличие своей позиции от ан-
тичных академиков-скептиков, сомневающихся в возможности достижения исти-
ны. С его точки зрения, именно креатив истинной веры есть необходимое условие 
достижения истинного знания. Как тело не может существовать без пищи, так и 
«душа питается разумением вещей и знанием…» [17. С. 594].

Схоласт Фома Аквинский выдвигает креатив различения способов (методов) позна-
ния, определяющих прогрессирующее многообразие наук. Теолог пишет: «Разли-
чие в способах, при помощи которых может быть познан предмет, создает многооб-
разие наук. Одно и то же заключение, как то, что земля круглая, может быть сделано 
и астрологом, и физиком, но астролог придет к нему через посредство математиче-
ского умозрения, отвлекаясь от материи, физик же через посредство рассуждений, 
имеющих в виду материю» [17. С. 826].



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201410 <

В VIII веке, как известно, в Европе наблюдался довольно значительный культурно-
образовательный подъем, получивший название Каролингского возрождения. При 
дворе императора Карла Великого была образована Академия, к работе в которой 
привлекались наиболее образованные и известные люди того времени. Эта Акаде-
мия стала, по существу, креативным центром просвещения, образования и гумани-
тарных исследований Европы того времени.

Однако в дальнейшем официальный приоритет возымела так называемая програм-
ма «христианской мудрости» Папы Григория  I, в которой он призывал ограничи-
вать образовательный процесс рамками вероучения и богословия. Тем не менее, 
внимание к светскому знанию сохранялось даже в церковных школах, а его хра-
нителями и систематизаторами нередко выступали сами священнослужители, как, 
например, епископ Толедо Исидор Севильский.

В эпоху Возрождения важную позитивную роль в становлении науки Нового време-
ни сыграл кардинал Николай Кузанский.

Он одним из первых оценил всё значение математики для успешного развития про-
цесса познания мира. Более того, он придал трансцендентальный креативный ста-
тус различным сферам духовной деятельности человека, представив их как некий 
инструментарий творения Богом мироздания. Кузанец пишет: «Бог пользовался 
при сотворении мира арифметикой, геометрией, музыкой и астрономией, всеми 
искусствами, которые мы также применяем, когда исследуем соотношение вещей, 
элементов и движений» [18. С. 68].

Важно также отметить, что креативы панентеизма и органицизма сочетаются у Ку-
занца с креативом механицизма, который впоследствии станет ведущим в фило-
софии и науке XVII века. Мыслитель пишет: «Машина мира имеет, так сказать, свой 
центр повсюду, а свою окружность нигде, потому что Бог есть окружность и центр, 
так как он везде и нигде…» [19. С.  107]. Причем, согласно теологу, хотя машина 
мира и была сотворена Богом, она не может быть разрушена (то есть, иначе говоря, 
«конец света» отрицается?! – В. Я.), поскольку Бог сам олицетворяет извечный кос-
мический механизм.

Переходя от религиозно-метафизических размышлений к спекулятивно-астроно-
мическим, Кузанец делает далеко идущий вывод, во многом предваряющий тео-
рию Коперника, о невозможности существования Земли как центра Вселенной. 
Философ-теолог опережает ученого и в гипотезе вращения Земли по своей орби-
те, и в предположении о безграничности Космоса. Он также выдвигает идею о воз-
можности существования множества населенных миров, поскольку, по его мне-
нию, так как Земля не есть центр мира, то и окружность его не является сферой 
неподвижных звезд. Кузанец вполне уверен, что Земля на самом деле движется, 
хотя это нами не ощущается, ибо движение определяется лишь при наличии чего-
то неподвижного.

Однако всё же необходимо отметить, что Кузанец как адепт христианской метафи-
зики признает исключительность и приоритетность именно земной человеческой 
ойкумены. И это даже в том случае, если, как он допускает, на других небесных те-
лах имеются свои обитатели.

Исходя из панентеистических принципов, Кузанец выдвигает креатив универсаль-
ной связи, существующей в природе, а также возможности ее развертывания, свер-
тывания и непрерывной эволюции природных явлений.

Сообразуясь с рамками статьи, не будем здесь говорить о других великих духов-
ных лидерах Ренессанса и первых ученых, сформировавших креативы гуманизма, 
активизма, секуляризма, научности и в то же время истинно верующих в то, что 



 В. А. Яковлев > Креативные принципы метафизики христианства > 11

познание мира есть богоугодное дело, поскольку позволяет человеку постоянно со-
вершенствоваться в своей экзистенции [20. С. 142–150]. Креативы новых универса-
лий культуры привели к переоткрытию креатива человеческого микрокосмоса как 
метафизического средоточения всех информационных каналов Вселенной. Бесспо-
рен вывод известного историка философии и науки В. Виндельбанда: «Современ-
ное естествознание – дитя гуманизма» [21. С. 297].

Во второй половине XX  века известный британский биохимик и авторитетный 
историк китайской цивилизации Дж. Нидэм поставил ряд вопросов, которые мож-
но обобщить следующим образом: «Как случилось, что классическая наука, с ее ма-
тематикой, гипотетико-дедуктивным и эмпирико-индуктивным методами, прибор-
ной базой и нацеленностью на покорение природы возникла лишь на Западе, а не 
на Востоке? Почему наука, несмотря на все прозрения отдельных восточных фило-
софов и ученых, так и не развилась в китайской цивилизации, или индийской, или 
арабской? Ведь известно, что уровень знаний и культуры в этих цивилизациях еще 
в конце XIV века был существенно выше, чем в Европе» [22].

На мой взгляд, развитию арабской цивилизации в методологическом плане во мно-
гом способствовала определенное время так называемая теория двойственной исти-
ны, выдвинутая Аверроэсом (Мухаммед Ибн Рушд). В Багдаде в VII веке был постро-
ен Храм Мудрости, где работали ученые и переводились с древнегреческого труды 
философов и ученых Античности. Лишь в переводе с арабского в Европе стал изве-
стен главный труд К. Птолемея, получивший латинское наименование «Альмагест». 
В математике уже с IX века на Востоке использовались индийские цифры, названные 
впоследствии арабскими, то есть было введено позиционное исчисление (трактат 
по арифметике Мухаммеда Аль Хорезми – Алгоритмуса, работы по математике из-
вестного поэта Омара Хайяма, начала алгебры Ибн Куры). Была предложена расши-
ренная аристотелевская классификация наук (Аль Фараби). Развивались астрономия 
(Аль Бируни, обсерватория Мухаммеда Улугбека близ Самарканда) и медицина (Ави-
ценна). Однако в дальнейшем ислам оказался в теоретическом плане более консерва-
тивным по отношению к научным исследованиям, чем христианство.

В Европе лишь в XIV веке добытые на Востоке знания и другие новшества (порох, 
бумага, компас) получают распространение и становятся в дальнейшем основой 
ускоренного цивилизационного развития и науки Нового времени. Как тут не 
вспомнить о «мятущейся фаустовской душе» (О.  Шпенглер) европейцев, требую-
щей непрерывного действа как в расширении своей ойкумены, так и в покорении 
природы. В культуре Возрождения реанимируется принцип «агона» Античности, 
укрепляется вера в духовные силы человека и появляется вера в фундаментальные 
законы природы.

Однако откуда появляется этот важнейший креатив веры в фундаментальные за-
коны природы? Глубокое исследование данной проблемы предпринял в 40-е годы 
XX века известный историк науки Э. Цильзель [23]. Он показал, что выражения «фи-
зический закон» и «закон природы» появились в контексте христианской метафизи-
ки в конце XVII века. Сначала понятие «законы» трактовалось как «Законы, установ-
ленные Богом для природы», и лишь после трудов известных ученых – Коперника, 
Галилея, Кеплера, Декарта, Бойля, Ньютона, Паскаля и других – это понятие транс-
формировалось в «законы природы». Для искренне верующих ученых, называвших 
еще зарождающуюся науку «натуральной философией», второе понятие фактиче-
ски было синонимом первого. Креатив Библейской веры в Творца-Создателя и соз-
данного по Его подобию человека трансформировался в креатив веры в возмож-
ность истинного («интенсивного», по терминологии Галилея) познания мира.

В китайской культуре такой трансформации так и не произошло, о чем говорит до-
кумент-отчет Католической миссии 1737 года: «Мы объясняем китайцам, что Бог, 



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201412 <

создавший Вселенную из ничего, управляет ее всеобщими законами, достойными Его 
бесконечной мудрости, и что все творения подчиняются этим законам с изумитель-
ной регулярностью. Китайцы отвечают, что эти высокопарные слова не несут им 
никакого содержания. Законами они называют порядок, установленный законода-
телем, который имеет власть предписывать законы тем, кто способны их испол-
нять, и, значит, способны их знать и понимать. А считать, что Бог установил все-
общие законы, означает, что животные, растения и вообще все тела имеют знание 
об этих законах и, следовательно, наделены пониманием, что, как говорят китай-
цы, абсурдно» [24. С. 14].

Как показала история, то, что считалось абсурдным для китайцев, стало фундамен-
тальным креативом генезиса новоевропейской классической науки.

В наши дни теологи Папской академии наук регулярно проводят специальные тема-
тические конгрессы, посвященные проблемам метафизики. Автор данной работы 
непосредственно участвовал в работе I Конгресса «Метафизика третьего тысячеле-
тия» (Рим, 2000 г.) и III Конгресса «Метафизика. Культура. Наука» (Рим, 2006 г.). 
В выступлениях участников конгрессов и подготовленных печатных материалах 
метафизика, в отличие от традиционного, идущего от Античности понимания ее 
как теории о сущностных онтологических причинах бытия, переосмысливалась в 
качестве связующего звена между наукой, философией и религией. Предлагалось 
рассматривать метафизику в широком плане – в качестве фундаментальной мета-
теории, лежащей в основании всех частей философского знания, базовых научных 
концепций и мировых религий.

Содержательно теологи в целом трактовали метафизику как совокупность опреде-
ленных трансцендентальных (априорных) идей, тождественных в своей целостно-
сти идее Бога. Причем личностное, антропоморфное Божественное начало как бы 
отходило на второй план.

При этом критиковались известные философские направления. В частности, фено-
менология и позитивизм критиковались за то, что их разработчики считают невоз-
можным в принципе проникнуть в сущность чего-либо, а значит, отрицают понятие 
сущности как пустое и бесполезное, полагая, что наука должна довольствоваться 
только установлением связей между явлениями. Экзистенциализм Хайдеггера, 
Сартра, Камю не устраивал католических теологов в связи с преимущественной 
ориентацией онтологии на одностороннюю проблематику человека – его «бытия к 
смерти». Материализм, начиная с Демокрита и Эпикура, далее французских мате-
риалистов-просветителей и марксистской философии, представлялся в целом край-
не неполноценным учением ввиду стремления объяснить всё и вся исходя только из 
человеческого опыта и социальной практики.

В гносеологическом плане критиковался современный релятивизм, отстаивающий 
постулаты методологии принципиального плюрализма научных теорий и их ин-
терпретаций. Это направление философской науки появилось в связи с новейшими 
открытиями в естествознании, поставившими под сомнение многие истины клас-
сической науки. В целом утверждалось, что наука как одна из сфер культуры без 
метафизики теряет смысл и ценностные гуманистические ориентиры.

Этический вектор современной цивилизации, с точки зрения католических теоло-
гов, утрачивая христианскую метафизическую основу, всё более определяется не 
духовностью, а прагматикой, меркантильностью, эгоизмом, что особенно отчет-
ливо выражается в философии постмодернизма, вообще отрицающего наличие ка-
ких-либо объективных человеческих ценностей.

Важнейшей особенностью метафизики современного католицизма является по-
пытка осмысления так называемого мистического опыта. Мистицизм, известно, 



 В. А. Яковлев > Креативные принципы метафизики христианства > 13

имеет длительную историю. Это – важнейшая составляющая также учений даосиз-
ма и каббалы, средневековых философов Б. Клервосского, М. Экхарта, Я. Бёме, а 
также Р. Штайдера, В. С. Соловьева, матери Терезы, известного индийского мисти-
ка Ошо и других.

Современная католическая метафизика стремится рационализировать мистиче-
ский опыт, считая, что он «возможен тогда и только тогда, когда у человека уже есть 
представление о трансцендентальном» [25. С. 144].

Согласно профессору Т. Кацу, мистический опыт не может быть лишь эмоциональ-
но-чувственным. Он всегда может и должен быть концептуально выражен, так как 
индивид сообщает посредством речи, то есть логоса, другим людям, что он испытал 
нечто необычное и взволновавшее его. Однако степень рационализации мисти-
ческого опыта и его экстраполяции пока не определены. Т. Кац считает, что «ми-
стический опыт постоянно присутствует и транслируется в культуре. Уловить этот 
опыт возможно… с помощью техники медитации, поскольку опыт медитации тоже 
транслируется в культуре многих народов» [25. С. 146].

Некоторые теологи утверждают, что каждый человек испытывает так или иначе ми-
стический опыт, когда в раннем возрасте бессознательно овладевает родным язы-
ком, не зная ни его морфологии, ни синтаксиса.

Профессор Д. Мюррей, в свою очередь, подчеркнул, что «мистическая теология из-
учает трансформацию человека через его причастность к Божественному. Но для 
этого нужен новый язык, сопрягающий мистическое и рациональное. Уже известны 
некоторые примеры, которые можно рассматривать в качестве предварительных 
эмпирических данных. Это – самоотчеты пациентов о жизни после смерти (мисти-
ческий опыт клинической смерти)» [Там же].

Президент III  Конгресса «Метафизика. Культура. Наука» А.  Фернандес также ут-
верждал, что «важнейшие трансцендентальные события в жизни человека – лю-
бовь, надежда, крещенье и другие церковные таинства – всегда трактовались как 
свидетельство того, что люди в своей жизни, так или иначе, испытывают мистиче-
ский опыт» [Там же].

В целом можно сказать, что современные католические и протестантские теологи 
глубоко осознают необходимость постоянного диалога с естествоиспытателями и 
совместного теометафизического осмысления наиболее актуальных и острых про-
блем современной науки. Кроме того, Католическая Церковь самокритично при-
знала свои ошибки в отношениях с учеными в прошлом. Не случайно в 350-ю го-
довщину публикации «Диалогов» Г.  Галилея Папа Иоанн Павел II, говоря об отли-
чиях сущности веры от научных теорий, отметил социокультурную ограниченность 
священнослужителей как субъектов определенной эпохи. В 1984  году специально 
созданная Ватиканская комиссия, как известно, признала ошибочность церковного 
судебного процесса и осуждения Г. Галилея.

Необходимо подчеркнуть, что в настоящее время всё более глубокий метафизиче-
ский подход к развитию современной науки, осмыслению новейших научных от-
крытий и выяснению фундаментальных религиозных ценностей генезиса науки 
демонстрирует православная ветвь христианства.

Так, в докладе на Юбилейном Архиерейском Соборе Русской Православной Церкви 
2000  года председателя Синодальной Богословской комиссии митрополита Мин-
ского и Слуцкого Филарета, Патриаршего экзарха всея Беларуси, было подчеркну-
то, что проблема «богословского осмысления методов и пределов фундаментальных 
наук, претендующих на обладание объективным знанием о мире, является актуаль-
ной для православного богословия на рубеже третьего тысячелетия» [26. С. 89].



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201414 <

Игумен Филарет (Булеков), представитель Русской Православной Церкви на семи-
наре «Эволюция моральных ценностей и прав человека в многокультурном обще-
стве» (Страсбург, 30 октября 2006 г.), выступил с докладом «Эволюция понятия прав 
человека: поиск Диалога». Богослов А. И. Кырлежев на том же семинаре представил 
доклад «Взаимоотношение концепции прав человека и религиозных ценностей». 
Оба церковных деятеля говорили о ценностях как в общем метафизическом плане, 
подчеркивая их фундаментальный характер, так и применительно к особенностям 
современного цивилизационного процесса.

С православно-метафизической точки зрения, ценность и место «человека в мире 
определяется тем, что он является одним из творений, но вместе с тем – творением 
особенным, Imago Dei, образ самого Творца – вот первое определение человека. Ра
зум и свободная воля являются чертами этого образа, и человек обретает их в силу 
рождения. Однако подлинный источник этих качеств – Бог, а потому их ценность 
определяется тем, что они позволяют человеку следовать призыву, с которыми к 
нему обращается Бог: призыву к богообщению и богоуподоблению» [27. С. 27].

Профессиональный физик и богослов, секретарь Ученого совета Санкт-
Петербургских Духовных академии и семинарии, настоятель храма святых апосто-
лов Петра и Павла при Санкт-Петербургском государственном университете К. Ко-
пейкин, исходя из богословской метафизической традиции представления мира 
как логосной реальности, делает акцент на ценностном значении в натур-теологии 
Запада категории «свет», интерпретированной как фундаментальная субстанция 
тварного существа.

К. Копейкин анализирует учение средневекового мыслителя, оксфордского профес-
сора францисканца Роберта Гроссетеста, епископа Линкольнского, который отво-
дил свету главную роль в процессе творения мира, а также рассматривал свет как 
субстанцию понимающего ума. Будучи физиком, К. Копейкин проводит довольно 
смелые параллели с фундаментальным значением света как потока фотонов, имею-
щих незыблемую константу скорости в теории относительности А. Эйнштейна: «Та-
ким образом, – заключает К. Копейкин, – теория относительности свидетельствует, 
по существу, о том же, о чем говорил когда-то Гроссетест: свет есть начало воспри-
нимаемой нами телесности, понимаемой как способ отношения одной части мира 
к другой» [28. С. 131].

Кроме того, богослов делает акцент на единой метафизической системе науки и рели-
гии, в рамках которой и должны обсуждаться важнейшие вопросы взаимосвязи Бога, 
человека и природы. Поскольку наука постоянно находится в развитии, постольку не-
обходимым является ее непрерывающийся диалог с христианской религией.

Добавим, что Таинства Литургии и возвышенность церковно-славянского языка 
всегда сохраняли определенный мистический характер в православной ветви хри-
стианства.

С учетом вышеизложенных идей, в данной статье предлагается существенно рас-
ширить понятие метафизики. Полагаю, что любые принципы в любой науке, а тем 
более философские принципы, являются метафизическими. Принципы не обосно-
вываются, поскольку само обоснование, в свою очередь, потребовало бы соответ-
ствующего обоснования и т.  д., что ведет к «порочному кругу», или «дурной бес-
конечности» (Гегель). Принципы открываются, как и законы природы, однако по 
отношению к последним они, безусловно, первичны. Принципы принимаются по 
определению, а об их жизнеспособности и плодотворности судят по тем исследова-
тельским программам, которые обладают «позитивными эвристиками» (Лакатос).

Ту или иную оценку постулируемых принципов, очевидно, можно дать только ре-
троспективно, что, впрочем, характерно и для научных гипотез и даже математи-



 В. А. Яковлев > Креативные принципы метафизики христианства > 15

ческих структур. Но, подчеркнем, принципы-креативы всегда первичны по отноше-
нию ко всем теоретическим конструкциям и носят метафизический, априорный, 
трансцендентальный характер.

В данной работе эти определения используются как синонимы, хотя и имеют свои 
нюансы. Поскольку, по моему мнению, большинство принципов-креативов было 
открыто еще в первом тысячелетии до нашей эры – «осевое время человечества» 
(К. Ясперс), то целью последующих исследований должна стать реконструкция це-
лостной системы метафизических исследовательских программ и принципов-креа-
тивов в наиболее важных и разработанных философских системах.

Для того, чтобы всесторонне осмыслить и понять креативную (эвристическую) 
функцию метафизики, необходимо историко-философское исследование, то есть 
исходная, базисная программа, относительно автономная и вместе с тем взаимо
связанная с теологической и естественно-научной программами.

Историко-философская программа должна показать креативную функцию наибо-
лее плодотворных метафизических принципов для развития науки и культуры в 
целом. Такие принципы успешных исследовательских программ, доказывающих 
свою эффективность на протяжении длительного времени, я и называю, как долж-
но быть понятно из вышеизложенного, креативами.

Открытие исходных метафизических принципов мироздания – это проявление и 
результат креативной функции трансцендентального субъекта. С одной стороны, 
данные принципы выступают как продукт имманентной креативности универсу-
ма, а с другой – сами становятся креативами (исходными импульсами) развития 
человеческого духа и культуры (так называемая «филиация идей»). Искусственно 
сконструированные принципы, так же как и гипотезы ad hoc в науке, могут играть 
определенную положительную роль, но в конечном счете оказываются лишь пере-
ходным звеном к фундаментальным принципам устройства природы и человече-
ской деятельности.

Современникам, как правило, очень трудно определить, является ли выдвинутый 
принцип подлинным открытием, на основе которого в дальнейшем будут разви-
ваться плодотворные метафизические и научные программы, или это – сконструи-
рованный артефакт, тормозящий, а порой и направляющий по ложному пути даль-
нейшие исследования. Однако ретроспективно, с позиций современной науки, на 
мой взгляд, эвристически значимыми выступают семь бинарных взаимодополни-
тельных метафизических программ Античности, в каждой из которых в неразрыв-
ном единстве сосуществуют религиозные и естественно-научные принципы-креа-
тивы [29]:

1.	 Программы, основанные на поиске первоначала («архе») мироздания: в основе 
мира лежит материальное первоначало (большинство досократиков); VS в основе 
мира находится нечто идеальное (пифагорейцы, Платон, неоплатоники). Компро-
миссный вариант – материальное и идеальное как неразрывное единство и основа 
мироздания (Аристотель, стоики).

2.	 Программы, опирающиеся на постулирование принципа структурности: мир 
изначально дискретен (Демокрит, Эпикур, Платон); VS «природа не терпит пусто-
ты» (элеаты, Аристотель, стоики). Компромиссный вариант – мир и дискретен, и 
континуален (Анаксагор, неоплатоники).

3.	 Программы взаимодействия и взаимосвязи всех составляющих мироздания: 
элементы мира могут взаимодействовать между собой, не входя в прямое сопри-
косновение (дальнодействие атомов под влиянием силы тяжести) (Демокрит, 
Эпикур); VS «пневма заполняет мир, как мед соты» (передача импульса от точки к 



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201416 <

точке) (стоики, Аристотель). Компромиссный вариант – взаимодействие макро- и 
микрокосмоса происходит одновременно через перманентную эманацию Единого 
и порождаемые им дискретные структуры Мирового Ума и Мировой Души (неопла-
тоники).

4.	 Программы, в основе которых лежит метафизический принцип движения: 
«всё, что движется, движется чем-то», перводвигатель должен иметь нематери-
альную природу (Платон, Аристотель); VS движение есть естественный атрибут 
самого мира (Гераклит, Демокрит, Эпикур). Компромиссный вариант – движение 
существует лишь в мире явлений, истинное бытие неподвижно, неизменно и вечно 
(элеаты).

5.	 Программы, исходящие из принципа причинности: «люди измыслили случай», 
мир – это совокупность однозначных причинно-следственных связей (Гераклит, 
стоики, Демокрит); VS спонтанность и вероятность лежат в фундаменте мирозда-
ния (Эпикур, Л. Кар). Компромиссный вариант – первоимпульс имеет вероятност-
ный (Божественный) характер, а дальше мир развивается по объективным законам 
(Аристотель).

6.	 Программы, рассматривающие космоустройство: космос устроен целесообраз-
но и гармонично, Земля – в центре мироздания (Эмпедокл, Платон, Пифагор, Ари-
стотель); VS планета Земля не находится в центре мироздания, может существовать 
множество миров (Демокрит, Эпикур). Компромиссный вариант – Земля не являет-
ся центром космоса, но космос гармоничен (Филолай).

7.	 Программы, связанные с метафизическим пониманием природы времени: 
время как иллюзия чувств человека, «тень», «подобие вечности» (элеаты, Платон); 
VS время – объективная сущность, «поток», длительность, связанная с движением 
(Гераклит, Аристотель). Промежуточная версия – время циклично и «Платон снова 
будет разговаривать с Аристотелем» (стоики).

Итак, хотя и довольно схематично, намечена реконструкция основных мировоз-
зренческих исследовательских программ Античности, базирующихся на неизмен-
ных, актуальных и по сегодняшний день метафизических принципах-креативах. 
Соглашаясь с известным философом И. Лакатосом, что количество исходных про-
грамм в каждой науке носит ограниченный характер, можно выдвинуть дополни-
тельный тезис об исходном наборе открытых древними греками априорных (транс-
цендентальных) принципов, задавших в целом креативный (эвристический) им-
пульс для последующих конкретно-научных исследований проблем мироздания.

Ах, метафизика, душа твоя 
В миру везде и всюду пребывает.  
Ты – знак и смысл, и сущность бытия;  
Цвет древа жизни, что не увядает.

От малой крошки хлеба на столе  
До самых запредельных звезд Вселенной  
Гармония вещей – в простом числе  
И всех фигур пропорции священной.

Ах, метафизика, твой адский труд  
Лишь только дюже мудрый замечает:  
Где ты на убыль, – энтропии труп  
Культуры дух зловоньем омрачает.

Зачем времен связующая нить  
И память благодарного потомка?  
Не быть гораздо проще ведь, чем быть,  
А гедонизм приятней чувства долга.

Рефлексия нас держит на плаву,  
Хоть райских кущ она не обещает.  
Мысль – ключик к мирозданию всему,  
Свет горний истин, что умы прельщает.

Ах, метафизика, – исток всего.  
Из категорий все твои одежды.  
В них светится природы естество  
И наши сокровенные надежды.



 В. А. Яковлев > Креативные принципы метафизики христианства > 17

1.	 Иванов А. В., Миронов В. В. 
Университетские лекции по метафизике. 
М.: Современные тетради, 2004.

2.	 Миронов В. В. Становление и смысл 
философии как метафизики / 
Метафизика. Век XXI. Альманах. Вып. 2. 
М.: Бином, 2007.

3.	 Кант И. Критика чистого разума. М., 
1994.

4.	 Хайдеггер М. Метафизика вот-бытия как 
фундаментальная онтология / Мартин 
Хайдеггер и философия XX века. Минск, 
1997.

5.	 Стёпин В. С. О прогностической природе 
философского знания: Философия и 
наука // Вопросы философии. 1986. № 4.

6.	 Вартофский М. Эвристическая роль 
метафизики в науке / Структура и 
развитие науки. М., 1978.

7.	 Панченко А. И. Физическая реальность: 
трансцендентальная физика или 
экспериментальная метафизика? // 
Философский журнал. № 1. 2008. C. 68–76.

8.	 Современная космология: философские 
горизонты / Под ред. В. В. Казютинского. 
М.: «Канон» РООИ Реабилитация», 2011.

9.	 Кулаков Ю. И. Теория физических 
структур – математическое основание 
фундаментальной физики / Метафизика. 
Век XXI. М.: Бином, 2006.

10.	Владимиров Ю. С. Предисловие 
редактора / Метафизика. Век XXI. М.: 
Бином, 2006.

11.	Владимиров Ю. С. Реляционные 
основания физики и метафизика / 
Метафизика. Век XXI. Альманах. Вып. 2. 
М.: Бином, 2007.

12.	Владимиров Ю. С. Фундаментальная 
теоретическая физика и метафизика // 
Метафизика. 2011. № 4.

13.	См.: Russell R. J., Wegter-McNelly К. 
Science and Theology: Mutual Interaction 
// Bridging Science and Religion / 
T. Peters, G. Bennett, eds. L. 2003. P. 19–34.

14.	Barbour J. Religion in an Age of Science: 
The Gifford Lectures. 1989–1991. Vol. I. 
Ch. I: Ways of Relating Science and 
Religion; Сh. 3: Similarities and Diffirences. 
N.Y. 1990. P. 3–30, 66–92.

15.	Цит. по: Goodyear М. Francis Collins: Love 
God With a Scientific Mind.

16.	Соколов В. В. Средневековая философия. 
М., 1979.

17.	Антология мировой философии. В 4 т. 
Т. 1. Ч. 2. 1969.

18.	Там же. Т. 3. М., 1970.

19.	Николай Кузанский. Сочинения  
в 2 томах. М., 1980. Т. 2.

20.	Яковлев В. А. Христианская метафизика 
и генезис классической науки // 
Философия и культура. 2011. № 6(42).

21.	Виндельбанд Вильгельм. История 
философии. К.: Ника-Центр, 1997.

22.	J. Needham. The Grand Titration: Science 
and Society in East and West, Toronto: 
University of Toronto Press. 1969.

23.	Edgar Zilsel. The Genesis of the Concept of 
Physical Law // The Philosophical Review. 
May 1942. P. 245–279; In: Edgar Zilsel. The 
Social Origins of Modern Science.

24.	Цит. по: Горелик Г. Е. О рождении 
современной физики и о роли интуиции 
// УФН. 2012. № 10. Трибуна. № 115.

25.	Суркова Л. В., Яковлев В. А. Метафизика 
в Ватикане / Метафизика. Век XXI. 
Альманах. Вып. 2: сборник статей /  
Под ред. Ю. С. Владимирова. М.: Бином. 
Лаборатория знаний, 2007.

26. См.: Юбилейный Архиерейский Собор 
Русской Православной Церкви: Сборник 
докладов и документов. СПб., 2000.

27. Кырлежев А. И. Взаимоотношение 
концепции прав человека и религиозных 
ценностей // Церковь и Время. Научно-
богословский и церковно-общественный 
журнал. 2006. № 4(37). christianitytoday.
com/workplace/articles/interviews/
franciscollins2.html.

28. Копейкин К. Богословский и 
естественно-научный взгляд на 
онтологическую природу мироздания // 
Метафизика. 2011. № 1.

29. См.: Яковлев В. А. Метафизика 
креативности // Вопросы философии. 
2010. № 6. С. 44–54.

Библиография



>  метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014

> альманах
	 богословие	
	 философия
	 естествознание

Тринитарно-энергийная метафизика 
как онтология свободы

С. В. ПОСАДСКИЙ, Н. А. СОЛОВЬЕВ

Где Дух Господень, там свобода. 

(2 Кор. 3:17)

Введение

Основополагающие принципы тринитарно-энергийной ме-
тафизики, развитые нами в предшествующих работах, могут 
быть сведены к следующим фундаментальным положениям1.

Тринитарно-энергийная метафизика постулирует Триипостас-
ный Абсолют – единосущную и нераздельную Троицу – в виде 
онтологического первопринципа мироздания. Бог-Отец, или 
Абсолютный Ум (Нус, Νοῦς), извечно рождаемый Им Бог-Сын, 
или Абсолютная Форма-Мысль-Идея (Логос, Λόγος), извечно 
производимый Им Святой Дух, или Абсолютный Субстрат-
Ощущение-Восприятие (Пневма, Πνεῦµα), представляют Ипо-
стаси Троицы.

Тринитарно-энергийная метафизика видит в Триипостасном 
Абсолюте миросозидающее начало, творящее мир посред-
ством Своих энергий – деятельных проявлений вовне, от-
личных от Божественной сущности, но также всецело тожде-
ственных Богу. Следуя тринитарно-энергийной метафизике, 
Бог рассматривается как Абсолют-в-Себе – в аспекте единой 
нераздельной сущности и особенных неделимых Ипостасей, 
как Абсолют-для-Себя – в аспекте деятельной соотнесенности 
с Самим Собой, или энергийно-множественной внутрибоже-
ственной жизни, наконец, как Абсолют-в-инобытии – в аспекте 
Своего энергийного присутствия в сотворенном мироздании.

1	 Фундаментальные положения тринитарно-энергийной метафизики излагались нами в 
контексте раскрытия общих принципов панентеистической метафизики. См.: Соловьев Н. А. 
Религиозно-философские и естественно-научные основания российского консерватизма // 
Современный российский консерватизм: сборник статей. М., 2011; Соловьев Н. А. Квантовая 
метафизика Всеединства // Метафизика. № 1 (7). 2013; Соловьев Н. А. Актуальные вопросы 
метафизики // Метапарадигма. Вып. 1. СПб., 2013; Посадский С. В. Пролегомены к паненте-
истической метафизике // Метапарадигма. Вып. 1. СПб., 2013.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 19

Тринитарно-энергийная метафизика конкретизирует Божественный творческий 
акт как волевое действие Бога-Отца (Абсолютного Ума) посредством Бога-Сына 
(Абсолютной Формы-Мысли) в Боге-Духе (Абсолютном Субстрате-Ощущении). Аб-
солютный Ум творит мир Своей Формой-Мыслью в Своем Субстрате-Ощущении, 
не используя какую-либо внеположенную Себе материальную субстанцию, исполь-
зуя в качестве потенции творения единственно Свой волевой акт. В связи с этим 
тринитарно-энергийная метафизика утверждает особый теистический панлогизм 
и панпневматизм в смысле неотъемлемой сопричастности (имманентности) мира 
Божественным идеям и ощущениям. Такая имманентность осуществляется через 
неразрывное взаимодействие Абсолютной Формы-Логоса и Субстрата-Пневмы в 
абсолютном Уме, взаимодействие, в ходе которого Форма оформляет Субстрат, а 
Субстрат предстает Носителем Формы, в силу чего возникают определенные пнев-
ма-логосные единства (Божественные энергии-действия как нераздельные идеи-
ощущения), раскрывающиеся в явлениях тварного мира в виде гилеморфных объ-
ектов, воссоздающих характеристики абсолютной Формы и абсолютного Субстрата 
в инобытийном виде. При этом присутствие в Боге оформленного Субстрата-Пнев-
мы совершенно исключает необоснованные спекуляции о вечном материальном 
начале, а также демиургические трактовки Его абсолютного действия, категориче-
ски отвергаемые святоотеческой мыслью.

В данной работе мы сфокусируем внимание на Божественных действиях в тварном 
мироздании, определяющих феномен свободы. С точки зрения тринитарно-энер-
гийной метафизики, феномен свободы предстает наиважнейшим явлением мира, 
своеобразным центром и осью мироздания в силу неразрывной связанности с вен-
цом творения – человеком. Вследствие этого аналитика Божественных действий в 
тварном мире увязывается с аналитикой свободы как высшей формой осуществле-
ния тварного бытия, с которой сообразовано всё мироздание, ради которой суще-
ствует весь мир.

I. Панэнергизм как основание апологии свободы

1. Принцип панэнергизма

Тринитарно-энергийная метафизика апологетирует свободу. Она утверждает сво-
боду как атрибут личного бытия, а также устанавливает различие первичной абсо-
лютной Божественной свободы и вторичной тварной свободы, усматривая основа-
ния тварной свободы в Боге.

Свобода является неотъемлемым свойством личного бытия человека. Для чело-
веческого существа значение свободы традиционно связано с темами моральной 
ответственности, достоинства личности, оправдания творчества, ценностью чело-
веческих взаимоотношений2. Вследствие этого апология свободы всегда представ-
ляет для человека животрепещущую задачу. Вместе с тем такая задача усложняется 
ввиду необходимости обнаружения подлинных бытийных оснований свободы. По-
следовательная апология свободы должна не просто констатировать факт наличия 
свободы в мире, а связать этот факт с универсальной теорией бытия, исходить из 
целостной онтологии свободы, раскрывающей ее абсолютные первоистоки и их 
проявления в нашем мироздании. Этому пути следует тринитарно-энергийная ме-
тафизика, определяющая универсальное и абсолютное начало свободы в Боге, вы-
водящая из Него все прочие виды свободы, тем самым рассматривающая и апологе-
тирующая свободу во всей возможной полноте.

2	 Подробное рассмотрение значения темы свободы в современной философской литературе см.: Oxford Handbook 
on Free Will. New York: Oxford University Press. Kane R., ed., 2002. 81ff; Clarke R. Libertarian Accounts of Free Will. Oxford: 
Oxford University Press. 2003. Ch. 1; Pereboom D. Living Without Free Will. Cambridge: Cambridge University Press. 2001. 
Ch. 7. 



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201420 <

В общем определении свободы тринитарно-энергийная метафизика руководствует-
ся персоналистическим подходом. Следуя ему, свобода не может рассматриваться 
как отвлеченный формальный принцип, не соотнесенный с реалиями бытия. Сво-
бода существует лишь постольку, поскольку существует ее онтологический носи-
тель – конкретная живая личность, вне и помимо которой понятие свободы утрачи-
вает всякое значение. Свобода принадлежит бытию, ибо она есть личная свобода, 
свобода есть сущее как сущее исключительно личным образом. Онтология свободы 
совпадает с онтологией персоны, учение о свободе тождественно учению о лично-
сти. Как конкретно-личностный принцип свобода раскрывается в волевом самоосу-
ществлении личности – в ее акте, действии, энергии.

Всецело принадлежа личному бытию, свобода различается в сравнении с видом 
личного бытия. Ограниченное личное бытие имеет ограниченную меру свободы. 
Что же касается абсолютной свободы, то она раскрывается во всеполноте личного 
бытия – в абсолютной, всесовершенной Личности Бога. Всесовершенный образ Бо-
жественного личного бытия предполагает всесовершенную свободу, так что имен-
но Бог является подлинно всесвободным Существом. Как всеполнота, вседанность 
и всеисполнение личного начала, Он есть всеполнота, вседанность и всеисполне-
ние свободы. Именно в Нем свобода обретает свой высший принцип. При этом Бог 
не просто обладает свободой как чем-то данным извне, а Сам есть Свобода. Подоб-
но тому, как Он Сам есть всесовершенное Добро, Благо и Красота, Он Сам есть и 
всесовершенная Свобода – Свобода в эминентном, превосходном смысле, Свобода 
по преимуществу, Свобода как таковая, так что всякая частичная свобода, какую 
только можно себе представить, содержится в Нем, существует Им и через Него.

Всесовершенная свобода Бога выражается в Его волевом действии, энергии. Боже-
ственная энергия всесовершенно свободна, всесвободна. Божественная энергия 
есть вечная фульгурация свободы – живая, деятельная, личная свобода, не знающая 
начала и конца, несотворимая и неуничтожимая. Ею Бог творит всё существующее, 
следовательно, именно через нее свобода нисходит и изливается в мироздание. Че-
рез Божественные энергии свобода поддерживается и сохраняется в мире. Через 
Божественные энергии свобода возрастает и совершенствуется в разумных личных 
существах, восходя на иные, недостижимые для творения меры и высоты. Только 
через присутствие Божественных энергий миру дан залог неустранимости свобо-
ды, а также обещано грядущее торжество совершенной свободы, включая и оконча-
тельную победу Добра над извращением свободы, злом.

Усматривая основание свободы в Божественных энергиях, тринитарно-энергий-
ная метафизика декларирует панэнергизм как фундаментальный принцип обо-
снования свободы. В принципе панэнергизма тринитарно-энергийная метафизика 
неразрывно соединяет персоналистическую интерпретацию свободы, подразуме-
вающую ее личностную онтологию, теоцентрическую интерпретацию свободы, 
подразумевающую ее абсолютный первоисточник в личном Триипостасном Боге, 
и, наконец, энергийную интерпретацию свободы, конкретизирующую абсолютный 
первоисточник свободы в лично действующем Триипостасном Боге – в нетварных 
Божественных энергиях, проецирующих свободу в сотворенное мироздание.

2. Образы Божественных действий в сотворенном мире

Панэнергийное видение свободы позволяет раскрыть основание свободы в миро-
здании в Божественном энергийном присутствии. Божественные энергии присущи 
мирозданию, неотделимы от него, следовательно, мирозданию присуща и свобода. 
В то же время панэнергийный подход не позволяет говорить о механической проек-
ции свободы в мир. Абсолютная свобода не нисходит в мир механически и не охва-
тывает его с необходимостью. В таком случае речь шла бы не о свободе, а о необхо-



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 21

димости. Энергии Бога являют собой абсолютно свободные личностные действия. 
Принадлежа личному Триипостасному Существу, они несут в себе всю особенность 
личных действий, способных по своему усмотрению как освобождать (наделять 
свободой), так и ограничивать, причем осуществлять то и другое в различных ме-
рах и соотношениях. Следовательно, абсолютная свобода нисходит и проявляется в 
мире абсолютно свободно, выражаясь в многоразличном характере Божественных 
действий, различно осуществляющих принцип свободы.

Постулирование основания свободы в мироздании в энергии Бога требует конкре-
тизации характера Божественного действия. Очевидно, что созидающая мирозда-
ние и присутствующая в нем Божественная энергия в силу своей абсолютной свобо-
ды способна не только нести свободу, но и ограничивать. Это вытекает из самого ее 
определения как абсолютно свободной, ибо в противном случае она могла бы толь-
ко освобождать (наделять свободой), но не ограничивать, или только ограничи-
вать, но не освобождать, что позволило бы представить ее как несвободную. Также 
следует допустить, что Божественная энергия может освобождать и ограничивать 
в различных мерах. Будучи всесвободной, она может освобождать и ограничивать 
совершенно, а также может освобождать и ограничивать частично. На основании 
этих трех возможностей – совершенного освобождения, совершенного ограниче-
ния и совпадающего друг в друге частичного освобождения или ограничения – мы 
попытаемся осуществить классификацию Божественных действий в тварном мире.

α) Всецело освобождающее действие

В сотворенном Богом мире Божественные действия проявляются многообразно. 
Можно выделить три основных образа Божественных действий в тварном миро-
здании.

Во-первых, Бог присутствует в мире всецело освобождающим действием. Такое 
действие по своей природе абсолютно свободно. В этом действии Бог раскрывает 
Себя как Он есть и сообщает творению Свою всесовершенную свободу3. Сообщая 
творению Свою всесовершенную свободу, Он изменяет творение, то есть передает 
ему свойства Своего нетварного бытия, делая творение Богом.

Всецело освобождающее действие Бога соответствует обоживающей благодати, 
проявляющейся в мистической жизни христианских подвижников, ведущей их к 
состоянию обожения, теосису (θέωσις). Оно действительно высвобождает челове-
ка от ограничений тварного естества, превращая подвижника в Бога по благодати, 
делая Богом через соединение с Богом.

Антиномичность этого действия прекрасно характеризуют Святые Отцы, указыва-
ющие, что в нем человек изымается из тварных вещей через единение с нетварным 
светом, сам становится нетварным светом, пребывая выше твари4, «становится Бо-
гом и от Бога Богом-бытие (τὸ Θεὸς εἶναι) приемлет»5, срастворяется с Богом, ста-
новится одно с Ним6, так что на вершинах мистической жизни может сказать: «я и 
Тот, с Кем я соединился, стали едины…»7, «и пресуществляется человек, и делается 

3	 Тема видения Бога как Он есть в Божественных энергиях и соединения с Ним детально рассматривается архи-
мандритом Софронием (Сахаровым). Совершенная свобода обещается христианским подвижникам: «Где Дух Госпо-
день, там свобода» (2 Кор. 3:17), «если Сын освободит вас, то истинно свободны будете» (Ин. 8:36). См.: Архимандрит 
Софроний (Сахаров). Видеть Бога как Он есть. Свято-Иоанно-Предтеченский монастырь, Свято-Троицкая Сергиева 
Лавра, 2006. 

4	 См.: Григорий Палама. Триады в защиту священно-безмолствующих. Триада I. Ч. 3. М., 2003.

5	 Максим Исповедник. Ambigua, PG.91, 1084A.

6	 О том, что христиане призваны к «преестественному с Богом единению и Божественному сочетанию и срастворе-
нию», см.: Иноков Каллиста и Игнатия Ксанфопулов наставления безмолвствующим, в сотне глав. 91. Добротолюбие в 
русском переводе дополненное. Т. 5. Изд. 2. М., 1888–1905.

7	 Симеон Новый Богослов. Творения. Кн. 3. Гимн I. М., 2011. С. 92.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201422 <

одно с Богом, так что не знает или не отделяет себя от Него, подобно железу в огне, 
когда оно накалится и уподобится огню»8.

Подобно всему человеку в состоянии обожения, человеческая воля также суще-
ствует иначе. Она добровольно самоустраняется, превращаясь в проводника Бо-
жественного действия, всецело соединяясь с Божественной волей. Взаимное про-
никновение и общение свойств двух природ (περιχώρησις) означает и взаимное 
проникновению двух воль, так что соединенная со всесовершенной Божественной 
волей человеческая воля перестает проявляться в несовершенном модусе неопре-
деленной свободы выбора, или гномической воли (θέλημα γνωμικόν), поскольку 
выбор жизни с Богом человеком уже осуществлен. Человеческая воля проявляется 
в виде природной воли (θέλημα φυσικόν), раскрываясь как особое движение, при-
водящее к неподвижному стоянию в Боге, предполагающему предельное умаление 
волевой активности9. Охваченный Божественным действием, человек «восходит к 
первообразу и больше не будет способен перемещаться в другом направлении, а 
яснее и истиннее сказать, даже и не будет способен хотеть, потому что он захвачен 
Божественной энергией, а точнее, он обожением стал Богом и обильно наслажда-
ется», он будет отражать «единого действующего (ἐνεργοῦντα) Бога, так что будет 
одна и во всех отношениях единая энергия – (энергия) Бога и достойных Бога, а 
точнее, одного Бога, потому что Он всецелый во всецелых достойных (Его) благо-
лепно взаимопроникает»10.

β) Всецело ограничивающее действие

Раскрывающиеся в порядке личной мистической жизни обоживающие действия 
надо отличать от Божественных действий, созидающих и поддерживающих миро-
здание. Последние являются пред-данными и пред-положенными человеку, а пер-
вые требуют его волевого согласия. Последние присутствуют в мире природно, по-
скольку сама человеческая природа и весь мир даны человеку вне его изволения 
и решений. Первые, напротив, предполагают соизволение человека, осуществле-
ние его свободы. При этом созидающие и поддерживающие действия выступают 
предпосылкой обоживающих, ибо творение и поддержание бытия мира и человека 
предваряет совершенное исполнение его свободы.

Во-вторых, Бог присутствует в мире всецело ограничивающим действием. Это дей-
ствие столь же антиномично, как и обоживающее действие. Подобно обоживающе-
му действию, оно осуществляется абсолютно свободно, но в отличие от него совсем 
не несет свободы. Вместе с тем оно не парализует деятельность свободных существ, 
не направлено на их всецелое ограничение. В нем Бог порождает особый универсум 
необходимости, без которого не могло бы существовать наше мироздание и кото-
рый свободные существа используют в своей деятельности.

Всецело ограничивающим действием Бог созидает номологический универсум не-
обходимых причинно-следственных связей, полагает законы природы как систему 
регулярных отношений между явлениями. В этом действии Бог также созидает при-

8	 Стаpец Иосиф Афонский. Изложение монашеского опыта. Свято-Тpоицкая Сеpгиева Лавpа, 1998. С. 50. 

9	 Различение гномической и природной воли детально обосновано Максимом Исповедником. Следуя Максиму Ис-
поведнику, совершенная устойчивость в добре достигается именно через превосхождение гномических актов свобод-
ного выбора (необходимых лишь в качестве инструмента для достижения совершенной свободы, а после ее достижения 
утрачивающих смысл), через преодоление суверенного человеческого самовластия в Боге, через самоустранение в Боге 
по добровольному произволению (έκχώρησις γνωμική), что всецело соответствует изначальному смыслу и состоянию 
человеческой природы, призванной к соединению с Богом, обожению. О решении вопроса свободной воли у Максима 
Исповедника см.: Орлов И. Труды св. Максима Исповедника по раскрытию догматического учения о двух волях во Хри-
сте. СПб., 1888; Максим Исповедник: Полемика с оригенизмом и моноэнергизмом / Сост. Г. И. Беневич, Д. С. Бирюков, 
А. М. Шуфрин. СПб., 2007; Башкиров В. Г., протоиерей. Сын Божий – Сын Человеческий. Логос-тропос Христа в творе-
ниях преподобного Максима Исповедника. Жировицы, 2005; Диспут с Пирром. Преп. Максим Исповедник и христоло-
гические споры VII столетия. М., 2004.

10	 Максим Исповедник. Ambigua, PG.91, 1084 A.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 23

родные основания всех тварных существ, в силу чего природа всех тварных существ 
дана им необходимо.

Для человека всецело ограничивающие действия опознаются прежде всего через 
законы природы и необходимо данные статичные природные объекты, которые мы, 
как правило, относим к классу механических, безличных, безвольных, неживых. Во 
всех них присутствует личное Божественное действие, которое как бы скрывает 
себя, приобретая черты неподвижных и статических, безвольных и безличных объ-
ектов, в сравнении с которыми деятельность личных существ и вообще всего жи-
вого кажется бесспорным качественным скачком в мироздании. Между тем непод-
вижность и статичность этих объектов неоспорима лишь для обыденного сознания, 
которое должно иметь дело с чем-то непоколебимым и прочным ради прагмати-
ческих соображений, но, разумеется, открывается уже естественно-научному раз-
уму и религиозно-философской рефлексии, видящих в них нечто большее – волевые 
идеи и ощущения Бога.

Всецело ограничивающими действиями полагается природа всех без исключения 
существ, включая как неживые статические, так и живые динамические объекты. 
К последним принадлежит иерархия живых организмов, ангелические миры и 
средоточие мироздания – человек. Богословским соответствием ограничивающе-
го действия является категория логосов природы или естества (λόγοι φύσεως)11, 
отражающая образующее начало природы каждого существа, но не способность 
распорядиться этой природой, если речь идет о свободно волящем существе. Через 
энергии-логосы естества все явления мироздания предстают частью Бога (μοιρα 
Θεου) – как сущие, в силу обладания бытием, произведенным и существующим в 
Боге12. В то же время такое причастие Богу отлично от обоживающего причастия, 
соответствующего логосам приснобытия, входящим в Божественные логосы, соот-
ветствующие целям и путям промысла и суда (λόγοι προνοίας καὶ κρίσεως)13.

γ) Частично ограничивающее действие  
как основание свободного выбора человека

В-третьих, Бог присутствует в мире частично ограничивающим или частично осво-
бождающим действием, ибо Бог способен не только ограничивать или привносить 
свободу, но осуществить и то, и другое. Такое действие абсолютно свободно, но не 
несет ни всецелого освобождения, ни всецелого ограничения. Оно равно высво-
бождает и равно ограничивает, совмещая в себе эти возможности в процессе актуа-
лизации свободы творений. Этим действием Бог организует прежде всего жизнеде-
ятельность свободных разумных существ.

В своем обычном состоянии человеческая свобода не тождественна абсолютной 
свободе Бога14. В своем обычном состоянии человеческая свобода преимуществен-
но раскрывает себя как свобода выбора – свобода предпочтения альтернатив, и 
именно в этом заключается ее отличие. У Бога нет свободы выбора, поскольку Его 
свобода всесовершенна, следовательно, она не определяется извне положенными 
условиями и обстоятельствами, чужда самой ситуации выбора. Бог не избирает то 
или иное, лучшее или худшее, Он действует вне предпосланных ограничений, ко-

11	 См., например, у Максима Исповедника: Ambigua, PG.91, 1341D, 1380B, f.236B.251a; 1248В, 1280А, 1296В, 1329А, 
f.198B, 211B, 217B.231a.

12	  См., например, у Максима Исповедника: Ambigua, PG.91, 1084 BC.

13	  См., например, у Максима Исповедника: Ambigua, PG.91, 1297A, 1385A, 1400A, f.218a, 252B, 257B.

14	  В данном случае мы говорим об обычном состоянии человеческого естества и волевого акта как состоянии, пред-
ставляющем своеобразную «норму» человеческого существования и волеизъявления после Грехопадения. С точки зре-
ния православного богословия такое состояние не является всецело нормативным. Как раз более естественным будет 
совершенное обоженное состояние воли, которое отвечает так называемой природной воле человека (θέλημα φυσι-
κόν), не требующей свободного выбора между добром и злом, всецело осуществляющейся в Божественном добре. 



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201424 <

торых для Него просто не существует. Будучи не связан никакими ограничениями, 
являя Собой чистую свободу, Свободу как таковую, Он ограничивает тварные су-
щества альтернативами, одновременно наделяя их способностью к волевому дей-
ствию, полагая тем самым иное личное бытие, осуществляющее свободный выбор.

Свободный выбор личного тварного существа складывается из двух взаимосвязан-
ных моментов. С одной стороны, он складывается из предпосланных Богом альтер-
натив, представляющих ограничение. С другой стороны, он складывается из сво-
бодного волевого действия, представляющего собственно момент свободы. В обо-
их моментах Бог принимает участие самым непосредственным образом. Именно 
Он создает и сохраняет способность творения к свободному волевому действию, 
то есть присутствует в свободной воле тварного актора, тем самым гарантируя его 
свободу. Именно Он полагает внешние тварному актору альтернативы, также при-
сутствуя в них, тем самым обеспечивая его выбор. В итоге Он конституирует акт 
свободного выбора, но конституирует его лишь в определенном измерении, с фор-
мальной стороны.

Если условно разделить свободный выбор творения на формальный и содержатель-
ный момент, то можно сказать, что Бог отвечает за первый, но не второй, хотя при-
сутствует в обоих. Он организует возможность и осуществление (протекание) акта 
выбора, который исполняется в Боге, Богом и через Бога, который «Им стоит», по-
добно тому, как вообще все явления бытия держатся исключительно Им15. Вместе с 
тем такую организацию онтологии выбора с точки зрения самого содержания вы-
бора можно назвать формальной. Бог не осуществляет выбор за актора в том смыс-
ле, что не выбирает альтернативы, ибо свобода выбора несовместима с абсолютной 
свободой Бога. Он полагает альтернативы и обеспечивает свободную природу дей-
ствия человека, но Он же, будучи проводником и гарантом свободы, не предрешает 
предпочтения творения. Вместе с тем, Он не предрешает предпочтения творения не 
потому, что Он устраняется из онтологии выбора, не потому, что Он ограничивает 
Свое всемогущество, а потому, что Он присутствует в выборе Своим всемогущим и 
абсолютно свободным действием, превосходящим все условности тварной свобо-
ды. Таким образом, мы получаем антиномию свободы Бога и свободы творения, в 
которой всемогущий Бог присутствует в свободном выборе творений, но не пред-
решает их, не предрешает же, потому что присутствует.

Обозначенная нами антиномия может быть представлена в следующей последова-
тельности положений:

1.	 Бог присутствует в свободном выборе творений Своим абсолютно свободным 
действием, выступая основанием их свободы.

2.	 Бог присутствует в свободном выборе творений Своим абсолютно свободным 
освобождающе-ограничивающим действием, полагающим возможность свободно-
го действия и универсум альтернатив.

3.	 Бог присутствует в свободном выборе творений Своим абсолютно свободным 
освобождающе-ограничивающим действием, полагающим возможность свободно-
го действия и универсум альтернатив, но не имеющим свободы выбора.

4.	 Следовательно, Бог присутствует в свободном выборе творений совершенно 
свободно, не обуславливая само содержание их выбора, а обеспечивая их свободу.

Вышеприведенные положения можно проиллюстрировать следующим простым 
примером. Допустим, на основании полученной информации человек имеет выбор 
альтернатив – взять объект y или z. Человек решает взять объект y. В самом сво-

15	 «…и Он есть прежде всего, и все Им стоит (καὶ αὐτός ἐστιν πρὸ πάντων καὶ τὰ πάντα ἐν αὐτῷ συνέστηκεν)». 
Кол. 1:16–17.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 25

бодном решении человеческого «я» свобода еще полностью не осуществлена, ему 
требуется физическое действие, чтобы взять объект. Для того чтобы взять объект, 
человек нуждается не только в свободном пространстве внутреннего решения, но и 
в свободном пространстве внешнего действия. Человеческое «я», как и телесная ор-
ганизация человека, находится в Боге, который обеспечивает свободу внутреннего 
решения и физического действия. Вместе с тем и сам выбор альтернатив дан чело-
веку Богом. Таким образом, человеческое «я» осуществит свободный выбор в Боге.

Говоря языком естествознания, человеческое «я» представляет собой особую квази-
автономную сущность, которая, с одной стороны, зависима от Бога, а с другой сто-
роны, свободна от Него16. Человек свободен именно потому, что зависим от Бога, 
иными словами, его свобода дана в самой зависимости от Бога. Зависимость от 
абсолютно свободного всесовершенного Существа рождает человеческую свободу, 
дает возможность совершать человеку произвольные действия. Но сколь бы чело-
век не совершал таких действий, он совершит их в Боге и через Бога, который Один 
только может гарантировать и обеспечить их свободу.

Ввиду особенности своего положения человек способен осуществлять разнонаправ-
ленные действия. Он может вести разнонаправленную духовную жизнь, включа-
ющую возможности как следования Богу, так и противостояния Ему. Но любой 
свободный акт человека всегда будет бытийно обеспечиваться и гарантироваться 
исключительно Богом. В таком случае Бог имеет власть лично спросить человека 
за содержание этого акта, поскольку гарантировал и обеспечивал свободный ха-
рактер акта именно Он. Так мы получаем особую панэнергийную теодицею, со-
гласно которой Бог как бы носит человеческую свободу выбора на Своих «руках», 
то есть обеспечивает ее Своими энергиями, лелеет ее и непрестанно заботится о 
осуществлении свободы Своих созданий. Вместе с тем, заботясь о их свободе, Он 
обретает совершенное оправдание в справедливой оценке их действий, формируя 
Своими действиями как пространство свободы, так и неразрывно связанное с ним 
пространство ответственности, гарантом которого также выступает Он Сам.

Рассмотренные нами три вида Божественных действий взаимосвязаны. Предпосыл-
кой первого, обоживающего действия служит третье, освобождающе-ограничива-
ющее действие, ибо для обожения человек должен свободно избрать жизнь в Боге. 
Предпосылкой освобождающе-ограничивающего действия Бога служит необходи-
мое действие, ибо для выбора личного существа необходима строго фиксированная 
индивидуальная природа, которой оно может распорядиться, а также устойчивый и 
законосообразный общий природный миропорядок, в котором будет существовать 
его индивидуальная природа. При этом определенную сложность представляет раз-
личение второго и третьего вида действий, требующее большей конкретизации по-
нятия свободы.

В самом общем смысле свободу в нашем мироздании принято понимать как способ-
ность к выбору альтернатив, liberum arbitrium17. Между тем понятие свободы как 
выбора альтернатив представляется многозначным. Оно включает как максима-
листское, так и минималистское определение.

Следуя первому, свобода есть атрибут духовно-нравственной жизни и принадлежит 
исключительно разумной человеческой личности или иным разумным личным су-

16	 О свободно действующем тварном субъекте как квазиавтономной сущности см.: Н. А. Соловьев. Актуальные во-
просы метафизики // Метапарадигма. Вып. 1. СПб., 2013. С. 77.

17	 Подчеркнем, что такое понимание свободы изначально неполно, поскольку в него не входит высшая форма свобо-
ды – свобода, уподобляющая человека Богу через обоживающее соединение с Ним, свобода, в которой, разумеется, нет 
выбора альтернатив. Эта свобода обычно не рассматривается философией, поскольку предстает сверхъестественной в 
сравнении с доминирующей в мире свободой выбора. Философия останавливается на свободе выбора по причине того, 
что именно в ней видит наиболее характерную форму свободы для нашего мира, а обоженную свободу может рассма-
тривать как исключительный случай.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201426 <

ществам (ангелам), способным подобно человеку избирать добро и зло. Здесь речь 
идет об этических альтернативах, свобода понимается как внутреннее нравствен-
ное самоопределение личности. Говорить об иных видах свободы в контексте этого 
определения можно лишь условно, рассматривая их как свободу в нестрогом, не-
собственном смысле слова.

Следуя второму, свободу можно понимать более широко, как способность выбора 
альтернатив для воплощения желаний, оставляя без внимания как нравственный 
смысл альтернатив, так и вопрос о мере свободы волевого акта18. Это позволяет в 
определенном смысле спроецировать свободу на весь живой мир, и прежде всего 
на мир живых организмов, обладающих отчетливыми желаниями и волей. В кон-
тексте этого определения многие (или даже все) органические (немеханические) 
целостности могут быть позиционированы как обладатели каких-то видов свободы, 
впрочем, категорически отличных от духовно-нравственной свободы, присущей че-
ловеку19. Что же касается человека, то его свобода будет в таком случае включать 
как высшую духовно-нравственную свободу, так и низшую свободу, не связанную 
с выбором этических альтернатив, отражающую принадлежность человека к миру 
органической жизни.

Сопоставляя оба подхода с видами Божественных действий, можно рассмотреть 
универсум живого как результат необходимого, а можно и как результат освобож-
дающе-ограничивающего действия Бога. В первом случае универсум живого всеце-
ло подчинится природной закономерности. Во втором случае в нем будут допуще-
ны моменты свободы, принципиально отличные от духовно-нравственной свободы 
человека.

Во втором случае в Божественном действии можно допустить различное соотно-
шение свободы и ограничения, различную меру свободы. При этом присущая че-
ловеку духовно-нравственная свобода предстанет высшей свободой в тварном ми-
роздании – свободой по преимуществу, свободой, содержащей максимум свободы 
и минимум необходимости, свободой, выделяющей человека среди прочих живых 
существ. Все же прочие виды свободы должны рассматриваться как регрессирую-
щие в отношении этой преимущественной свободы и возрастающие в отношении 
необходимости, низшие по отношению к духовно-нравственной свободе человека. 
Избегая излишней рационализации, подчеркнем, что возможны оба решения, по-
скольку феномен жизни до сих пор строго не определен и представляет собой тай-
ну, раскрыть которую еще предстоит человеческому познанию20.

18	 Минималистское определение свободы дано Д. Юмом и Д. Эдварсом. Д. Юм понимает свободу как отсутствие внеш-
них препятствий для осуществления целей, допуская определенную внутреннюю необходимость волевого акта. Отсю-
да свобода определяется как «способность действовать или не действовать сообразно решениям воли». См.: Hume D. 
An Enquiry Concerning Human Understanding. Indianapolis: Hackett Publishing. 1748/1977. Sect.  VIII. Part  1; Edwards  J. 
Freedom of Will, ed.  P.  Ramsey. New Haven: Yale University Press. 1754/1957. См. также анализ минималистического 
определения в работах Т. О'Коннера. O'Connor T. Indeterminism and Free Agency: Three Recent Views // Philosophy and 
Phenomenological Research, 53. P. 499–526. Persons and Causes: The Metaphysics of Free Will. New York: Oxford University 
Press. 2000; Freedom With a Human Face // Midwest Studies in Philosophy, Fall 2005. P. 207–227. Degrees of Freedom // 
Philosophical Explorations 12 (2), 119–125.

19	 Такой подход последовательно развивает, например, С. А. Левицкий, полагающий, что с точки зрения онтологии 
известная степень свободы изначально присуща любому органическому целому в отличие от механического агрегата, 
но только личность обладает той степенью свободы, которая может быть названа «свободой воли», поскольку личность 
способна противопоставлять себя не только внешнему миру, но и своим собственным влечениям. См.: Левицкий А. С. 
Свобода и ответственность: Основы органического мировоззрения. М., 2003. С. 131.

20	 О невозможности точного определения жизни в рамках современного состояния научного знания, вынужденного 
констатировать лишь феноменологические характеристики жизни, см.: Tirard S., Morange M., Lazcano A. The Definition 
of Life: A Brief History of an Elusive Scientific Endeavor // Astrobiology. Vol. 10. No. 10. 2010; Tirard S. Origin of life and 
definition of life, from Buffon to Oparin // Orig Life Evol Biosph. 40:215–220. 2010; Morange M. Life Explained. Yale University 
Press. New Haven. CT. 2008; Lazcano A. What is life? A brief historical overview // Chem. Biodivers. 5:1–15. 2008.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 27

3. Персоналистическая телеология сотворенного мира

Свобода и необходимость сосуществуют в сотворенном Богом мироздании. Они в 
равной мере обладают полноценным бытием. Их отношение носит характер осо-
бого онтологического соположения, в котором они предстают взаимно предпола-
гающими друг друга явлениями, не утрачивающими своего качественного свое
образия. Свобода и необходимость не упраздняют друг друга и в то же время не-
расторжимо связаны между собой. Их независимость и взаимосвязь раскрываются 
в причастности двум различным планам мирового бытия. Свобода присутствует в 
волевом действии личного существа, а необходимость в определенной ему приро-
де, созданной в соответствии со столь же определенными законами, а также в опре-
деленном наборе альтернатив осуществления волевого действия, вытекающим как 
из определенности природы личного существа, так и из определенности природы 
всех мировых явлений, взаимодействующих с ним. В итоге образ взаимоотношения 
свободы и необходимости совмещает в себе принцип дуальности и принцип мониз-
ма. Несмотря на очевидную несводимость друг к другу, универсумы свободы и не-
обходимости, локализующиеся в пространстве личного волевого действия и в про-
странстве природных определенностей, предстают взаимосвязанными регионами 
бытия, включенными в единую целостность мироздания, являющими характерный 
пример монодуалистической антиномии.

Отражая в своих взаимных отношениях монодуалистическую неслиянность и не-
раздельность, свобода и необходимость соположены таким образом, что необхо-
димость предстает своеобразным месторазвитием свободы. Вне необходимых при-
родных данностей, существующих в соответствии с необходимыми природными 
законами, невозможно само личное бытие, свободно распоряжающееся собствен-
ной природой, свободно выстраивающее свой волевой акт в отношении к иным 
природам в пределах устойчивых природно-законосообразных связей мироздания. 
Свободное личное действие использует природную необходимость, с одной сторо-
ны, возвышаясь над ней, а с другой, имея ее своим онтологическим материалом 
и носителем. Можно сказать, что свобода есть целенаправленное использование 
необходимых природных определенностей личным бытием или целеоформление 
необходимых природных данностей волевым актом личности. Вместе с тем, для не-
панентеистического типа философствования остается принципиально неразреши-
мым вопрос: почему безличный и бесцельный мир природы содействует свободной 
жизни личности, служа ее носителем и материалом, а не разрушает и нивелирует 
ее? Подчеркнем, что на этот вопрос дает ответ единственно тринитарно-энергий-
ная панентеистическая метафизика, своеобразно реинтерпретирующая природный 
мир, раскрывающая в нем ресурс свободы, видящая в нем личные целесообразные 
Божественные действия.

Загадка взаимоотношения свободы и необходимости разрешима лишь через вы-
явление их основания в Боге. Согласованность свободы и необходимости удержи-
вается в мироздании лишь в силу того, что она укоренена в абсолютной свободе 
Божественного действия. Свобода личных тварных существ в мире имеет место 
быть, потому что за самой необходимостью скрывается свобода, причем свобода 
в безусловном значении. Божественные энергии организуют природные данности 
личных существ, а вместе и весь универсум природных данностей, сообразуя его со 
свободой личного бытия. Именно поэтому природная необходимость вместо того, 
чтобы нивелировать и поглощать свободную личность, образует онтологические 
предпосылки свободной личной жизни, осуществляет себя в ее интересах. Таким 
образом, на первый взгляд бесцельные и бессмысленные необходимые природные 
процессы, законы и реалии подчиняются высшему персоналистическому телеоло-
гизму – служат цели становления, поддержания и развития личного бытия, обнару-
живают себя условиями осуществления личной свободы.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201428 <

Принцип персоналистического телеологизма означает, что мир существует ради 
личности, а, следовательно, и ради ее неотъемлемого атрибута – свободы. Наибо-
лее точно его можно сформулировать следующим образом: мир создан нетварной 
Личностью ради тварной личности, или создан нетварной свободой ради осущест-
вления тварной свободы. Отсюда следует, что свобода предстает высшей целью и 
ценностью бытия, а мир своеобразно оптимизирован к свободе. Факты мирозда-
ния всецело скоординированы с фактом свободы, существующая в мире всеобщая 
взаимосвязь и взаимосогласованность явлений направлена к свободе. Если в мире 
и есть предустановленная гармония, harmonia praestabilita, то она прежде всего оз-
начает всецелую гармонизацию явлений мирового бытия ради явления свободы, 
все же прочие соразмерности мировых явлений, включая и психофизическую со-
гласованность, второстепенны по отношению к этой первостепенной соразмерно-
сти, служат ей21.

II. Мир потенциальных возможностей

1. Божественные энергии как мир потенциальных возможностей

Престабилированная соразмерность явлений мирового бытия ради осуществления 
свободы укоренена в мире Божественных энергий. Мир Божественных энергий 
предстает сущностным основанием всего мироздания и основанием свободы. В от-
ношении осуществления свободы мир Божественных энергий должен быть охарак-
теризован как мир потенциальных возможностей, поскольку именно в нем тварное 
личное существо черпает возможности своего бытия, а вместе с ним и своей сво-
боды22. Разумеется, в мире потенциальных возможностей имеют свои основания 
все без исключения явления мирового бытия, а не одна личная свобода. Вместе с 
тем мир потенциальных возможностей существует таким образом, что его высшей 
целью является претворение принципа личной свободы, то есть он подчинен задаче 
осуществления свободы по преимуществу. В связи с этим энергийный мир потенци-
альных возможностей целесообразно охарактеризовать как персоноцентрический 
и свободосообразный универсум, где свобода тварной личности положена в каче-
стве высшей цели и ценности.

Для реализации свободы личное существо должно обладать определенным спек-
тром возможностей. Этот спектр целесообразно охарактеризовать как поле возмож-
ностей личного существа, куда входит вся совокупность условий осуществления его 
свободы. Будучи комплексом условий осуществления свободы, поле возможностей 
представляет весьма сложную структуру, где можно выделить следующие наиболее 
значимые регионы.

К первому региону возможностей следует отнести природные данности лично-
го существа, то есть его определенную природу, в соответствии с которой личное 
существо предстает тем, а не иным. В антропологическом измерении к этому ре-
гиону принадлежит психофизиологическая конституция человека, а также его ин-
дивидуальность (природное своеобразие), которой природа одного человеческого 
существа отличается от другого и которую не следует путать с личностью. К это-

21	 Лейбницианский принцип предустановленной гармонии (harmonia praestabilita) реинтерпретируется в тринитар-
но-энергийной метафизике как принцип соразмерности всех явлений, определенной энергиями Бога, имманентными 
мирозданию. Этот принцип получает новую жизнь и смысл, ибо всецело обосновывается через энергийное присутствие 
Бога в мире, чего не знала западноевропейская философия. При этом его смысловой акцент переносится на персоно-
центрическую и свободосообразную гармонию – гармонию ради осуществления личной свободы. Что же касается иных 
решений вопроса гармонии мироздания, например, окказионализма, картезианства, самого лейбницианства, то они 
признаются недостаточными ввиду нераскрытости присутствия Бога в мире.

22	 Понятие мира потенциальных возможностей как особый теистический философский концепт введено Н. А. Соло-
вьевым. См.: Соловьев Н. А. Религиозно-философские и естественно-научные основания российского консерватизма. 
Современный российский консерватизм: сборник статей. М., 2011. С. 70.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 29

му же региону следует отнести тот участок мироздания, который личное существо 
использует в своей деятельности. Природные данности личного существа не пред-
ставлены вне и помимо окружающего его мира, в который включено всякое личное 
существо. Окружающий личное существо мир находится в теснейшей взаимосвязи 
с его природой, так что его можно охарактеризовать своеобразным продолжением 
природы личного существа. Для человека здесь речь может идти как о психической 
(в том числе духовной), так и о физической области мироздания, образующей осо-
бые универсумы его деятельности. Этот регион возможностей производится всеце-
ло ограничивающим Божественным действием.

Ко второму региону возможностей следует отнести определенное пространство 
альтернатив, которое личное существо использует в процессе свободного выбора. 
Это пространство тесно связано с предшествующим регионом, поскольку раскры-
вается в пределах индивидуальной природы личного существа и окружающего его 
мироздания. Иными словами, личное существо имеет те альтернативы, которые не 
противоречат его индивидуальной природе, расположенной в определенном участ-
ке мироздания. Этот регион возможностей производится частично ограничиваю-
щим Божественным действием в аспекте ограничения.

К третьему региону следует отнести само свободное волевое действие личности. В 
антропологическом измерении в этом свободном действии происходит формирова-
ние, становление и развитие личности. Через это действие человеческая личность 
полагает и определяет себя, превращает себя в ту личность, каковой она есть. В 
этом действии оформляется человеческая ипостась как неповторимая, единствен-
ная и всецело своеобразная реальность, отличная от иных ипостасей. В то же время 
это действие имеет своей предпосылкой определенную индивидуальную природу 
человека, расположенную в определенном участке мироздания и имеющую перед 
собой определенный набор альтернатив. Этот регион возможностей производится 
частично ограничивающим Божественным действием в аспекте освобождения, на-
деления свободой.

В синтезе всех выше обозначенных регионов возможностей и осуществляется сво-
бода личного существа. Она может быть рассмотрена на примере элементарного 
физического действия человека – поднятия руки.

Допустим, человек имеет намерение поднять руку. Чтобы это действие осуществи-
лось, ему необходимо иметь объект действия, руку, являющуюся продолжением его 
тела, то есть обладать индивидуальной физической конституцией. Далее ему не-
обходимо иметь пространство для взмаха руки, в котором расположено его тело, то 
есть определенный участок мироздания, где будет осуществлена его свобода. Затем 
он должен обладать возможностью выбора альтернатив движения рукой. Наконец, 
он должен обладать свободным волевым действием.

Вся сложность этого простого примера заключается в том, что все актуальные со-
стояния должны совпасть между собой ради осуществления свободного действия, 
причем совпасть во всех аспектах своего проявления. Например, имеющий намере-
ние поднять руку человек должен обладать рукой как в момент принятия решения, 
так и до него и тем более после него, чтобы его свобода полноценно осуществилась. 
Иными словами, все модусы существования его руки должны быть согласованы с 
его свободой. Но то же самое нужно сказать и о всей человеческой природе, которая 
также должна явить всеединство своих состояний, скоординированных со свобо-
дой. Вместе с тем со свободой должен быть скоординирован и окружающий челове-
ка мир, предоставляющий человеку пространство для расположения руки и, соот-
ветственно, всего тела во все указанные моменты. Отдельный участок мира, а через 
него и все мироздание, должны быть прямым образом согласованы со свободой, 
представляя гармоническое всеединство своих состояний ради осуществления сво-



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201430 <

боды. Наконец, само свободное действие человека должно сохраняться свободным 
до принятия решения, в момент его принятия и тем более в момент его осущест-
вления, являя тем самым всеединство состояний свободного акта. Таким образом, 
каждый вышеотмеченный регион возможностей должен представлять определен-
ное всеединство актуальных состояний, включенное в еще большее всеединство, в 
котором все актуальные состояния гармонизируются ради свободы.

Все рассмотренные актуальные состояния могут совпасть лишь в том случае, если 
они будут всецело согласованы друг с другом. Между тем всецело согласованы они 
могут быть исключительно вне пространственно-временного континуума, где они 
только развертываются, но не согласуются. Для их согласования требуется особый 
вневременной и внепространственный универсум потенциального, в котором бу-
дут скоординированы все возможности и из которого они будут развертываться в 
сообразном осуществлению человеческой свободы порядке. Такой универсум дол-
жен быть не просто негативно изолирован от пространственно-временных харак-
теристик, но должен подлинно превосходить их, содержа всё пространственное и 
временное в себе, одновременно будучи всевременным и всепространственным. 
Очевидно, что такой универсум потенциального должен быть и исключительно 
личностным универсумом, а точнее, универсумом личного действия, ибо только 
свободное и целесообразное действие личности может организовать осуществле-
ние свободы. Между тем только всеобъемлющие и всемощные Мысль и Ощущение 
Абсолютного Личного Существа, выступающие формообразующим и субстрато-
образующим принципом мироздания, могут вместить и согласовать все актуаль-
ные состояния, необходимые для свободного действия тварной личности. Так мы 
приходим к миру потенциальных возможностей, тождественному миру Божествен-
ных энергий, в котором организуется и осуществляется свобода личного существа.

2. Возражения актуализму и поссибилизму

Понятие мира потенциальных возможностей требует определенного разъяснения. 
Подчеркнем, что оно представляет сложность ввиду склонности современной фило-
софской мысли деонтологизировать возможное и потенциальное в противовес дей-
ствительному и актуальному или, напротив, онтологизировать его на манер самого 
актуального, не придавая ему особого онтологического статуса. В связи с этим сле-
дует сделать два существенных уточнения.

Всякое действие по своей сути онтологично. Всякое действие предполагает подлин-
но сущего актора-носителя действия. Следовательно, логически предшествующий 
актуальности универсум потенциального должен также обладать полноценным бы-
тием. Если же философская мысль стремится к упразднению онтологии потенци-

23	 Эту тему Хайдеггер развивает в связи с обоснованием понятия «экзистенция». См.: Хайдеггер М. Основные про-
блемы феноменологии. Пер. А. Г. Чернякова. СПб., 2001. С. 72, 123.

24	 Там же. С. 123.

Во-первых, следует еще раз отметить, что внутренняя логика понятия актуального 
выражается в категории действительного как содеянного, то есть предполагающего 
некоторое действие. Как отмечает тонкий аналитик и историк философской тер-
минологии Хайдеггер, понятие актуального бытия (actualitas, ἐνέργεια) неизмен-
но отсылает нас к некоторому действию (actus, agere, ἐνεργείν)23. Немецкое слово 
Wirklichkeit, а вместе с ним и русское слово «действительность», взятое в его фило-
софском значении, представляет собой перевод латинского слова actualitas, кото-
рое, в свою очередь, представляет перевод греческого слова ἐνέργεια, восходящего 
к Аристотелю24. Если же по самой своей внутренней логике понятия актуального и 
действительного производны от некоего акта-действия, то наделять универсум по-
тенциального сомнительным онтологическим статусом противоречиво.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 31

ального, то она должна упразднить и актуальное, ибо если логически предшеству-
ющее актуальному и неразрывно связанное с ним потенциальное обладает сомни-
тельным бытием, то столь же сомнительным бытием обладает и само актуальное. 
Поэтому неверным оказывается актуалистиский репрезентационистский подход 
(актуализм, эрзацизм), видящий в потенциальном лишь речевые конструкции или 
условные фикции и тем самым лишающий потенциальное подлинно онтологичес
кого статуса25. В рамках деонтологизации потенциального философская мысль 
должна категорически отвергнуть всякую связь и отношение между актуальным 
и потенциальным и тем самым отменить оба эти понятия, а затем и прекратить 
исследование актуального, что означает упразднение философских исследований 
по существу. В качестве разумной альтернативы философская мысль должна после-
довательно признать онтологический статус потенциального, рассмотреть возмож-
ное как бытие, неразрывно связанное с действительным, лежащее в его основании, 
делающее действительное действительным, которое исключительно через связь с 
возможным становится тем, что оно есть.

Необходимо подчеркнуть, что введший категориальную оппозицию актуального и 
потенциального Аристотель требовал рассматривать возможность как подлинно 
сущее, позиционировав его объектом метафизики, включив его в реальный состав 
бытия, отличая его от возможного, абстрагированного от всякой реальности, суще-
ствующего «не в вещах, а в объективных понятиях и понятийных связях мыслящего 
духа»26. Отсюда рассмотрение возможного как сущего (ens potentialis) является за-
дачей и признаком всякого серьезного метафизического исследования. В истории 
западноевропейской метафизики этот подход был наиболее глубоко осознан и раз-
вит Николаем Кузанским, введшим особый неологизм в виде понятия «бытие-воз-
можность» (possest), выражающего такую возможность бытия, которая сама дана 
как всецело законченное в себе, самостоятельное, предельно завершенное бытие в 
Боге27.

Во-вторых, следует отметить, что онтологизация возможности не может идти по 
наивному натуралистическому пути интерпретации возможности по аналогии с 
действительностью. Если возможное есть сущее, то оно представляет сущее осо-
бого рода и его всецелое приравнивание к действительному означает утрату его 
качественного своеобразия. На этот путь встает так называемый поссибилистиче-
ский реализм, наделяющий возможное теми же характеристиками, что и действи-
тельное28. В итоге этот путь приводит к натуралистической трактовке возможного в 
виде параллельных онтологических образований, сосуществующих с действитель-
ным мировым бытием, – параллельных миров, вселенных, двойников, имеющих 
больше отношения к фантастике и оккультизму, чем к метафизике и естественно-
научному знанию. Всецело уравнивая возможное и действительное, не видя их осо-

25	 Актуализм, или актуалистский репрезентационизм (также эрзацизм), представляет философскую позицию, от-
рицающую подлинный онтологический статус потенциального. См.:  William  G.  Lycan. Possible Worlds and Possibilia, 
in: Contemporary Readings in the Foundations of Metaphysics, ed. by Stephen Laurence and Cynthia Macdonald. Oxford: 
Blackwell Publishers. 1998. P. 86–88; Yagisawa, Takashi, Possible Objects, The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 
2009 Edition). Edward N. Zalta (ed.).

26	 Этот момент у Аристотеля акцентирует Ф. Брентано, противополагающий понятие возможного как рациональной 
непротиворечивой абстракции, развиваемого в Новое время, понятию возможного как объективного бытия, присуще-
го Античности. См.: Брентано Ф. О многозначности сущего по Аристотелю. СПб., 2012. С. 57.

27	 Философский перевод и интерпретация категории possest (от лат. posse – мочь и est – есть) представлены А. Ф. Ло-
севым, увидевшим в философский системе Николая Кузанского построения, близкие восточнохристианской теологии, 
сближавшим possest с Божественной энергией в духе паламизма. См.: Лосев А. Ф. О трактате «О бытии-возможности». 
Сохранившийся фрагмент работы А.  Ф.  Лосева о Николае Кузанском опубликован в юбилейном издании: Тахо-Го-
ди А. А., Тахо-Годи Е. А., Троицкий В. П. А. Ф. Лосев – философ и писатель. М., 2003. С. 326–345.

28	 Поссибилизм, или поссибилистический реализм (также конкретизм), в противовес актуализму трактует потенци-
ально сущее как объекты, реально существующие в иных, возможных мирах. См.: William G. Lycan. Possible Worlds and 
Possibilia, in: Contemporary Readings in the Foundations of Metaphysics, ed. by Stephen Laurence and Cynthia Macdonald. 
Oxford: Blackwell Publishers. 1998. P. 86–88; Yagisawa, Takashi. Possible Objects. The Stanford Encyclopedia of Philosophy 
(Winter 2009 Edition), Edward N. Zalta (ed.).



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201432 <

бенностей и своеобразия, не зная диалектики их взаимодействия, поссибилистиче-
ский реализм утрачивает реалистический характер, вполне закономерно жертвуя 
реализмом в пользу фантасмагорий, превращаясь в ирреализм. Подчеркнем, что 
тринитарно-энергийная метафизика не имеет ничего общего с подобным подхо-
дом, однозначно трактуя его как фантастику и quasi-реализм.

Следуя тринитарно-энергийной метафизике, универсум потенциального есть уни-
версум Божественных энергий, и его отношение к актуальному есть отношение 
сущностного основания-реальности к своему проявлению-действительности, так 
что «только Бог в собственном смысле слова есть сущность и движение сущих, и 
различие разнящихся, и нерасторжимая связь соединенных, и неподвижное осно-
вание положенных, и причина всякой, вообще, как-либо разумевамой сущности и 
движения, и различия, смешения и положения»29. Божественные энергии-потенции 
актуализируют тварные явления, раскрывая себя как ens entium, сущее из сущих, 
сущее, производящее всё существующее. В сравнении с актуализированным ими 
тварным миром они обладают преимущественным, наиреальнейшим бытием, ens 
realissimum, обнаруживая себя внутренним содержанием всей тварной действи-
тельности. Соответственно, их нельзя трактовать ни на манер онтологических фик-
ций, ни на манер однозначного совпадения с актуально данными тварными явле-
ниями. Таким образом, тринитарно-энергийная метафизика выстраивает особую 
онтологию потенциального и актуального, соотнося ее с онтологией нетварного и 
тварного бытия, своеобразно онтологизируя потенциальное и вводя его с актуаль-
ным в особое отношение.

3. Диалектика потенциального и актуального

α) Категории потенциального и актуального в истории философии. 
Их внутренняя логика и фундаментальный теистический смысл

Чтобы лучше прояснить онтологию потенциального и актуального, развиваемую 
тринитарно-энергийной метафизикой, необходимо обратиться к истории философ-
ских категорий. Такое обращение даст возможность выявить изначальный смысл 
рассматриваемых категорий, а также связать этот смысл с панэнергийной онтоло-
гией.

29	 В данном тексте Максим Исповедник связывает сущность мира с познанием Божественных энергий-логосов, а в 
них единого Логоса-Ипостаси. Преподобный Максим Исповедник. Амбигвы к Иоанну. XXIV // О различных недоумени-
ях у Святых Григория и Дионисия (Амбигвы). М., 2006. С. 118.

30	 См.: Metaph. Θ, 3, 1047 а 30.

31	 См.: Ф. Брентано. О многозначности сущего по Аристотелю. СПб., 2012. С. 59–60; Metaph. Θ, 6, 1048 а 25.

32	 Эта тема также детально раскрыта Ф. Брентано, рассматривающим оппозицию акта и потенции у Аристотеля через 
понятия законченного (vollendeten) и возможно-сущего. См.: Ф. Брентано. О многозначности сущего по Аристотелю. 
Глава IV. Сущее в возможности и действительности. СПб., 2012.

Впервые разработавший категориальную оппозицию актуального и потенциаль-
ного Аристотель обозначил актуальное понятием энергия (ἐνέργεια), особо под-
черкнув его происхождение от глагола движения (действовать – ἔργω)30. При этом 
Аристотель не дал этому понятию точного определения, оставив его, по верной 
характеристике Ф. Брентано, простым и изначальным, объяснимым лишь индук-
тивным способом понятием31. Что же касается категории потенциального, то она 
фиксировалась у Аристотеля через понятие способности-силы, динамис (δύναµις), 
подразумевающее смысловую оппозицию законченности, завершенности32. Отсю-
да актуальное и потенциальное рассматривалось через смысловую оппозицию за-
конченного и незаконченного, завершенного и незавершенного, что особо подчер-
кивалось чередованием термина энергия с неологизмом энтелехия (ἐντελέχεια), 
означающим результативную законченность и завершенность, состояние исполне-



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 33

ния, свершения, всецелой осуществленности. Аристотелевские понятия энергия и 
динамис были переведены на латинский язык как актуальность (actualitas) и потен-
ция (potentia), в свою очередь получив свои соответствия на русском языке в виде 
действительности и возможности.

Аристотелевская интерпретация взаимоотношения актуального и потенциаль-
ного носила противоречивый характер. С одной стороны, потенция-сила (спо-
собность) у Аристотеля содержала определенные импликации, связанные с со-
знательно-творческой, целеполагающей деятельностью, что выражалось в пред-
ставлении об устремленности и направленности потенции к актуализации33. Как 
верно отмечает С. Н. Трубецкой, не подлежит сомнению, что к понятию потенции 
у Аристотеля присоединяется представление о стремлении и волевом влечении34. 
С другой стороны, в онтологической проекции Аристотель соотносил потенцию 
с неоформленной и неопределенной материей, что вело к искаженному понима-
нию взаимосвязи потенциального и актуального35. В таком случае актуальное 
объявлялось предшествующим потенциальному, поскольку несло в себе больше 
онтологической устойчивости и определенности, то есть просто было более ре-
алистично. Известный аристотелевский тезис «очевидно, что действительность 
раньше, чем возможность» основывался не на раскрытии содержательных особен-
ностей самих категорий, а на ложной онтологии, в которой оформленные вещи 
несли в себе больше определенности и устойчивости в сравнении с неопределен-
ной материей36. Именно отсюда происходило аристотелевское умаление потен-
циального, а также трактовка актуального как более значимого и онтологически 
приоритетного.

Исправить ситуацию с взаимоотношением потенциального и актуального пыта-
лись стоики и неоплатоники. У стоиков закреплялся примат потенциального над 
актуальным, потенция (δύναμις) превращалась в Божественное творческое нача-
ло мировых явлений, присутствующее в материи в виде сперматических логосов 
(λόγος σπερματικός). У неоплатоников потенция еще более возвеличивалась, ото-
ждествляясь с всеобъемлющим первопринципом – Единым. Плотин рассматривал 
Единое как всесовершенную потенцию, несущую в себе всю мощь существующе-
го, определял Единое как возможность всего (δύναμις των πάντων). Вслед за Пло-
тином Прокл разрабатывал отчетливые терминологические дистинкции, разли-
чая совершенную потенциальность (τελεία δύναμις) или возможность сущего в 
действительности (τοῦ κατ’ ἐνέργειαν δύναμις), способную порождать действи-
тельность и быть ее носителем, и несовершенную потенциальность или возмож-
ность сущего в возможности (ἡ τοῦ δυνάμει... ἀτελῆς δύναμις), нуждающуюся в 
предваряющей ее действительности37. Вместе с тем ни стоикам, ни неоплатони-
кам не удалось достичь подлинного закрепления примата потенциального над 
актуальным, поскольку их представление об абсолютном носило обезличенный 

33	 См., например.: Phys., I, 9, 192 b 16.

34	 См.: Трубецкой С. Н. Учение о Логосе в его истории // Трубецкой С. Н. Сочинения. М., 1994. С. 77.

35

36

37	 См.: Прокл. Начала теологии. § 78, 79. Детальный анализ терминологии Прокла присутствует в работе С. В. Месяц. 
См.: Месяц С. В. Начала метафизики Прокла (Введение к переводу некоторых теорем «Начал теологии») // Труды куль-
туро-логического семинара «Архэ». Вып. 5. 2009.

 Связь материи с потенцией у Аристотеля прекрасно выявляет Э. Целлер: «некоторая вещь существует δύναµει лишь 
постольку, поскольку она имеет в себе (an sich) ὕλη». О том же говорит Ф. Брентано. См.: Zeller E. Die Philosophie der 
Giechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung II, 2. P. 238; Брентано Ф. О многозначности сущего по Аристотелю. СПб., 
2012. С. 56; Metaph. N, 1, 1088 b 1.

 Аристотелевский тезис φανερόν ότι πρότερον ένέργεια δυνάµεώς έστιν (Мет. 8, 1049 В 5) вслед за М. Хайдеггером 
мы переводим как «очевидно, [что] действительность раньше, чем возможность». М. Хайдеггер прекрасно демонстри-
рует приоритетность актуального у Аристотеля через категорию сущности (ούσία): «Приведенное основоположение 
Аристотеля о степенном соотношении между ἐνέργεια и δύναµις мы можем также схватить коротко: эта ἐνέργεια есть 
“более” ούσία чем δύναµις: первая исполняет существо в себе устойчивого присутствия сущностнее, чем последняя». 
См.: Хайдеггер М. О существе и понятии φύσις. Аристотель. «Физика» ß-1. Пер. с нем. Т. В. Васильевой. М., 1995. С. 25.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201434 <

пантеистический характер, поскольку им оставался неведом живой и действую-
щий Личный Бог, являющийся потенцией и источником всякой действительности.

Внутренняя логика понятия актуального (действительного), производного от гла-
гола движения, предполагает определенного носителя движения, подразумевает 
его конкретного субъекта. Актуальность требует актора, действительность нуж-
дается в деятеле, так что вне субъекта-носителя движения актуальное не может 
осуществиться. Если же этот субъект не опознан, то сама онтология актуального 
и потенциального лишается обоснования и в конечном счете утрачивает всякий 
смысл. Если же мы проецируем представление об актуальном в универсально-он-
тологический план, то ему должен соответствовать универсальный, всеобъемлю-
щий Субъект-носитель столь же универсальной и всеобъемлющей деятельности, 
порождающей всё многообразие действительного. Очевидно, что таким Субъектом 
может быть единственно вездесущее и всеобъемлющее личное Абсолютное Созна-
ние – Абсолютный Ум, созерцающий и созидающий мироздание Своей абсолютной 
Формой-Мыслью в Своем Субстрате-Ощущении. Следовательно, чтобы всесторон-
не и во всей полноте раскрыть логику взаимосвязи потенциального и актуального, 
недостаточно просто признать потенциальное полноценным бытием, и даже быти-
ем первичным по отношению к актуальному. Необходимо еще увидеть в потенци-
альном абсолютную Личность, созидающую в Своей деятельности все актуально-
сти мироздания. Только на этом пути нам раскроется истинный, исчерпывающий и 
изначальный смысл взаимосвязи потенциального и актуального.

Метафизика всеединства имеет свою формулу взаимоотношения потенциального 
и актуального, черпающую основание в восточнохристианском богословии. В са-
мом общем виде она дана С. Н. Трубецким. Следуя С. Н. Трубецкому, Абсолют как 
в-Себе-и-для-Себя-бытие, будучи абсолютной конкретной Личностью-Субъектом, а 
потому осознающей и объективирующей Себя самостью, заключает в Себе основу 
Себя и Своего другого – потенцию инобытия38. Следуя этой формуле, абсолютное 
понимается как личная «всеобъемлющая полнота бытия, тождественная в разли-
чии, как положительная бесконечность, потенциально заключающая в себе всё 
конечное»39. При этом потенция инобытия имеет волевую природу, то есть прямым 
образом связана с действием Абсолюта – потенцию Своего другого Абсолют рас-
крывает в действительности другого как конкретную, всесильную и вместе всебла-
гую, свободную волю40.

Формула С. Н. Трубецкого имеет свое соответствие в восточнохристианском бого-
словии. В нем преодолевается смысловая грань между энергией и потенцией-ди-
намис, преодолевается в порядке персонализации потенции, ее истолкования как 
личной Божественной силы и действия. «Энергия есть та естественная сила (δύ-
ναμις), через которую изъясняется всякая природа», – говорит Иоанн Дамаскин41. 
«Общая же Божественная сила (δύναμις) и энергия триипостасной природы творит 
вовне и делится на тысячи, ибо Бог всемогущ (πανταδύναμον)», – разъясняет Гри-
горий Палама42. «…Сила (δύναμις) и энергия Его проникает во всё, – истолковы-
вает Марк Эфесский Дионисия Ареопагита. – Бог имеет ее как вечно следующую 
за [Его] сущностью и сопутствующую [ей], так что то и другое [потенция и энер-

38	 См.: Трубецкой С. Н. Основания идеализма // Трубецкой С. Н. Сочинения. М., 1994. С. 713.

39	 Там же. С. 640.

40	 Там же. С. 713.

41	 Иоанн Дамаскин. Точное изложение православной веры. СПб., 1904. С. 101. 

42	 Григорий Палама. Феофан, или О божественной природе и о непричастности к ней, равно как и о причастности. 
§ 20. Цит. по: Булгаков С. Н. Свет невечерний: Созерцания и умозрения. СПб., 1999. Т. I. С. 124.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 35

гия], несомненно, созерцается в [самой] сущности [Бога]»43. Так потенция-динамис 
предстает силой-энергией Бога, потенциальное отождествляется с личным и дея-
тельным нетварным бытием.

β) Диалектика энергийно-потенциального и тварно-актуального

Исходящая из Божественных энергий онтология потенциального предстает реали-
стической онтологией в высшем смысле этого слова. Потенциальное приобретает 
в ней статус первичной деятельной личной реальности, производящей в своей де-
ятельности актуальное, действительное бытие. Первореальность потенциального 
онтологизируется через модальность личностного присутствия, и тем самым вос-
станавливается искомое соответствие между изначальным персоналистическим 
смыслом философских категорий и онтологией. Потенция-динамис, изначально 
понимаемая как способность и сила, теперь предстает как полноценное личное 
действие. Порождающий актуальность-действительность акт-действие всецело 
персонализируется, приобретая своего Субъекта-Носителя в абсолютном личном 
бытии. Актуальность-действительность теперь вполне естественно интерпретиру-
ется как содеянное, свершенное, исполненное абсолютным личным началом, сино-
нимически отождествляясь с сотворенным, созданным, тварным. Что же касается 
категории «энергия», то она отождествляется с потенцией-динамис, если речь идет 
о рассмотрении Божественного действия самого по себе, или же может пониматься 
как итог и результат действия, отождествляясь с энергемой, также совпадая с эн-
телехией, интерпретированной как осуществленность личного действия, то есть с 
актуальностью.

Тварная актуальность не есть нечто чуждое энергии-потенции. Тварная актуаль-
ность имманентна энергии-потенции, нерасторжимо связана с ней. Энергия-по-
тенция неотъемлемо присуща тварной актуальности, и в этом неотъемлемом при-
сущии отражается истина вездесущия (вездеприсущия) Божественного бытия, ко-
торое всецело и нераздельно пребывает во всех сущих общим для всех образом и в 
каждом из них по-особому, раскрываясь всем во всех44. Благодаря наиреальнейшей 
неотчуждаемости энергийно-потенциального и тварно-актуального Бог именуется 
Всем тварного мироздания, так что предстает всеименуемым вплоть до того, что 
принимает на Себя всё, что говорится о созданных Им явлениях бытия45. Именно из 
познанного единства энергии-потенции и актуального творения рождается ката-
фатическое богословие, утверждающее, что Бог имманентен миру в энергиях, при-
чем имманентен не аллегорически или иносказательно, а имманентен в прямом 
значении – как в собственном смысле слова сущий всем46. Поэтому в основании 
предельного, фундаментального познания тварного мира лежит прочтение тварно-
го бытия через различение энергий и их внешних проявлений, через расщепление 
творения на энергию и ее внешнюю явленность – феномен (φαινόμενον) или эпи-

43	 Марк Эфесский. О сущности и энергии. § 15. Пер. А. Ф. Лосева. См.: Лосев А. Ф. Имя: Избранные работы, переводы, 
беседы, исследования, архивные материалы. СПб., 1997.

44	 Ср.:  «…весь Бог всецело и нераздельно пребывает во всех сущих общим для всех образом (κοινῶς) и в каждом 
из них – по-особому, ни многообразно распростираясь соответственно бесконечному различию сущих, в которых Он 
присутствует (ἔνεστιν) как Сущий, ни сжимая в единую объединяющую всех целокупность (τήν μίαν πάντων ἑνικήν 
ὁλότητα) [взаимные] различия сущих, но истинно является всем во всех…» Преподобный Максим Исповедник. Амбиг-
вы к Иоанну. LXXIX (XVII) // О различных недоумениях у Святых Григория и Дионисия (Амбигвы). М., 2006. С. 232.

45	 Следуя Максиму Исповеднику, Божество «как виновник [бытия сущих] бесстрастно принимает на Себя всё, что 
говорится (πάντα τα κατηγορούμενα) о тех, коих Оно является виновником». Преподобный Максим Исповедник. Ам-
бигвы к Иоанну. LXXX (XVIII) // О различных недоумениях у Святых Григория и Дионисия (Амбигвы). М., 2006. С. 235.

46	 Ср.: «…В каждом логосе каждого из них и во всех вместе логосах, согласно коим существуют все [сущие], [пребы-
вает] воистину не являющийся ничем из сущих и в собственном смысле слова сущий всем и над всем Бог (ό μηδέν ών 
των όντων άληθώς και πάντα κυρίως ών και υπέρ πάντα Θεός). Преподобный Максим Исповедник. Амбигвы к Иоанну. 
LXXIX (XVII) // О различных недоумениях у Святых Григория и Дионисия (Амбигвы). М., 2006. С. 232.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201436 <

фанию (ἐπι-φάνεια)47. И познающий тварное бытие должен своеобразно «принести 
в жертву тварь явленных (τήν κτίσιν τῶν φαινομένων) [вещей]», должен «убить в 
себе движение явленной твари (τῆς φαινομένης κτίσεως)», чтобы преодолеть лож-
ное мнение о сущих, чтобы вкусить Божественные энергии как Причину этих су-
щих, насытившись Ее богословской силой48.

Наконец, единство энергийно-потенциального и тварно-актуального раскрыва-
ет сам образ творения мира, согласно которому мир происходит не непосред-
ственно из Божественной сущности, а опосредованно из Божественных энергий, 
представляющих движение сущности. Поэтому Богу в Его творческом акте не 
требуется соравного и совечного материального бытия, мир творится из ниче-
го. И это ничто следует понимать не как потенцию бытия, ибо абстрактное и 
несущее «ничто» не есть бытие, следовательно, не есть и потенция мироздания. 
Это ничто следует понимать как отсутствие у мироздания всяких потенций за 
исключением Божественного действия, так что древнее философское изречение 
ex nihilo nihil fit (из ничего ничто не происходит) оказывается неприменимо к 
Божественному акту творения, поскольку воля Бога есть основа всего сущего49.

Тварная актуальность есть собственное инобытийное проявление энергии-по-
тенции. Энергия-потенция неотъемлемо присуща тварной актуальности, по-
скольку осуществляет, исполняет и актуализирует в ней самое себя. Тварно-
актуальное есть актуализация, исполнение и осуществление энергийно-потен-
циального, и вне него тварно-актуальное не содержит иных независимых бы-
тийных потенций, лишено своих собственных бытийных оснований. Тварное 
бытие и есть актуально явленная энергия-потенция, а не нечто самодостаточное 
и обособленное, не нечто сущее само по себе. Творения нет вне энергии-потен-
ции, оно есть лишь модальность энергийно-потенциального бытия. Тварная ак-
туальность тождественна своей энергии-потенции, совпадает с ней, неотлична 
от нее, в конечном счете, есть она сама. Вместе с тем это тождество, совпадение 
и неотличность имеет диалектической характер, поскольку предполагает иное 
состояние энергии-потенции, следовательно, несет в себе различие.

Инаковость тварно-актуального заключается в том, что оно есть осуществлен-
ное, завершенное и исполненное Божественное действие. Рассмотренное само 
по себе Божественное действие характеризуется незаконченностью и незавер-
шенностью. Как незаконченное и незавершенное, оно и есть потенция и воз-
можность. Будучи осуществлено и исполнено, Божественное действие пребы-
вает в ином состоянии, отличном от своих изначальных динамических харак-
теристик. В своем результате Божественное действие как бы достигает покоя, 
обнаруживает себя статически в сравнении со своей предваряющей процессу-
альной текучестью. Божественное действие как бы застывает и кристаллизуется 

47	 Различение в творении эпифаническо-феноменального и энергийно-логосного аспекта дает Максим Исповедник. 
Познающий тварь «различает и Писание, и тварь, и самого себя: Писание [он разделяет] на букву и дух, тварь –  на логос 
и внешнюю явленность (τήν δέ κτίσιν, εἰς λόγον καί ἐπιφάνειαν), самого себя – на ум и чувство. Постигая дух Писания, 
логос твари и ум самого себя, нерасторжимо соединенные друг с другом, он, как знающий, находит Бога, как то и долж-
но быть, – Бога, Который и в уме, и в логосе, и в духе; он устраняется от всего вводящего в заблуждение и расхищающего 
[нас] на бесчисленное множество мнений: я говорю о букве [Писания], явленности (ἐπιφανείας) [твари] и чувстве, в 
которых существует различная противоположность количества и единицы». См.: Преподобный Максим Исповедник. 
Вопросоответы к Фалассию. Вопрос XXXII. Творения. Кн. II. Изд-во «Мартис», 1994. С. 107.

48	  См.: Преподобный Максим Исповедник. Вопросоответы к Фалассию. Вопрос XXVII. Творения. Кн. II. Изд-во «Мар-
тис», 1994. С. 35.

49	 Эта мысль подробно развита Иустином Поповичем: «Что касается древнего философского изречения ex nihilo nihil 
fit, то его здесь применить нельзя, ибо в своем Богооткровенном учении Церковь учит не тому, что “ничто” само собой 
сотворило мip из себя, а тому, что Бог Своей всемогущей и премудрой силой сотворил мip из ничего. Как идея, как замы-
сел мip всегда существовал в Боге, но приведен в бытие сотворением. …Говоря о том, как Бог сотворил мир из ничего, 
блаженный Августин замечает, что Бог всё сотворил Своей волей, а воля Божия не есть “ничто”. …Воля Божия – основа 
всего сущего, поэтому начало и происхождение всего сущего необходимо видеть в Божией воле и власти». Иустин По-
пович. Догматика Православной Церкви. Часть вторая // Собрание творений преподобного Иустина (Поповича). Т. II. 
М., 2006. C. 186.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 37

в своих тварных актуальностях, являя себя в иной, изначально несвойственной 
себе модальности.

Актуализировавшись и осуществившись, Божественное действие уже тем самым 
отличается от самого себя. В своем результате и свершении оно само полагает себе 
конец, предел и границу, то есть оконечивается, определяется и ограничивается. 
Из беспредельного, бесконечного и неограниченного Божественное действие пре-
творяется в завершенный, ограниченный и конечный тварный объект, переходит в 
тварную действительность со всеми присущими ей свойствами. Вместе с тем этот 
переход осуществляется исключительно в самом Божественном действии, вне при-
влечения каких-либо внешних влияний и ресурсов, поскольку таковые немыслимы 
для всемогущего и всеобъемлющего Абсолюта. Отсюда различие тварно-актуаль-
ного и энергийно-потенциального носит характер диалектической антиномии и по 
сути не поддается формально-логическим фиксациям.

Различие между тварно-актуальным и энергийно-потенциальным может быть 
весьма удачно передано понятием энтелехия, означающим полноту актуализации, 
или пребывание в состоянии полной осуществленности. В этом смысле тварная эн-
телехия отличается от нетварной энергии как отличается всецело осуществившее 
и актуализировавшее себя действие в виде своего результата от себя самого в виде 
процесса. Более глубокий философский перевод понятия энтелехия как удержание 
(сохранение)-себя-в-окончании (границе), по-ставление-себя-в-границу, или себя-
в-конце-имение и себя-в-творении-и-конце-имение, позволяет яснее передать мо-
мент самоограничения и самооконечивания Божественной энергии в творении, 
подчеркнуть ее переход в иное состояние, явленность в несобственном модусе 
бытия50. Отсюда тварная энтелехия может быть определена как результативное 
инобытийное проявление нетварной энергии, отражающее ее особое стояние-
в-завершенности, равнозначное удержанию-себя-в-творении или стоянию-в-
творении, соответствующее тварному виду бытия51.

50	 Здесь нами использованы философские переводы М. Хайдеггера. См.: Хайдеггер М. Введение в метафизику. Пер. с 
нем. Н. О. Гучинской. СПб., 1997. С. 36; Хайдеггер М. О существе и понятии φύσις. Аристотель. «Физика» ß-1. Пер. с нем. 
Т. В. Васильевой. М., 1995. С. 24–25.

51	 Право соотнести энтелехию с тварным бытием дает внутренний смысл этого понятия, на что указывает М. Хайдег-
гер: «Έντελέχεια, мыслимая по-гречески, означает: в-творении-стоять: творение как то, что стоит вполне в “конце”, но 
это “исполненное” в свою очередь не разумеется как “законченное”, столь же мало как τέλος означает заключение, но и 
τέλος и έργον, мыслимые по-гречески, определяются через είδος и называют род и способ, как то, что “конечно” стоит в 
виде». См.: Хайдеггер М. О существе и понятии φύσις. Аристотель. «Физика» ß-1. Пер. с нем. Т. В. Васильевой. М., 1995. 
С. 24.

52	 Эти термины Аристотеля исследует Р. А. Лошаков: «Различие на движение и осуществление является различием в 
самой энергии – как ενεργεία κατά κίνησις и ενεργεία επί πλέον». См.: Лошаков Р. А. Различие и тождество в греческой 
средневековой онтологии. СПб., 2007. С. 92.

Используя категории энтелехия (в значении актуального), энергия и динамис (в 
значении потенциального), можно передать взаимоотношение тварного и нетвар-
ного бытия через диалектическую диаду. Эту диаду целесообразно развернуть через 
синтез категориальной пары энтелехия и энергия, с одной стороны, и категориаль-
ной пары динамис и энергия, с другой, представив энергию-энтелехию (ἐνέργεια – 
ἐντελέχεια) и энергию-динамис (ἐνέργεια – δύναµις) в виде диалектического тож-
дества, то есть тождества, несущего в себе различие. В таком случае речь идет о 
тождестве, поскольку рассматривается одна и та же энергия. Вместе с тем одна и 
та же энергия рассматривается в двух различных состояниях – несобственном, ак-
туально-результативном, энтелехиальном и собственном, потенциально-энергий-
ном, динамическом (от динамис). Опираясь на терминологию Аристотеля, эти со-
стояния также можно обозначить как энергию-движение (ενεργεία κατά κίνησις) и 
энергию-осуществление (ενεργεία επί πλεόν), что еще раз подчеркивает диалекти-
ческую положенность рассматриваемого различия внутри самой энергии52.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201438 <

В контексте диалектической диады тварное бытие будет определено как энергия-
энтелехия, или актуализированная энергия, что соответствует ранее введенному 
нами понятию Божественного бытия-в-ином. Нетварное же бытие будет определе-
но как энергия-потенция, или динамическая (от динамис), потенциальная энергия, 
что соответствует ранее введенному нами понятию Божественного бытия-для-Себя. 
Так мы формулируем взаимоотношение тварного и нетварного бытия в виде диа-
лектического тождества в различии, где одна и та же Божественная энергия пред-
стает в двух различных модальностях и состояниях – энтелехиальном, несобствен-
ном, инобытийном, раскрываясь как она пребывает в творении, и динамическом, 
потенциальном, собственном, раскрываясь как она существует сама для себя.

Такая формулировка позволяет более точно продемонстрировать неотчуждае-
мую взаимосвязь Божественной энергии и творения, подчеркнуть имманентность 
энергии тварному миру через его бытийную зависимость и производность от нее. 
В контексте этой формулировки Божественная энергия раскрывается как неот-
чужденное от своего результата и себя сохраняющее в нем действие, то есть дей-
ствие, неотъемлемо и неизменно пребывающее в своем творении. В ее контексте 
Божественная энергия предстает как абсолютное, всемогущее или всецело чистое 
действие – действие, не требующее некой соположенной себе субстанции-матери-
ала, действие, не имеющее для себя предела за исключением предела собственного 
самополагания, то есть предела, положенного единственно в самом себе и самим 
собой, действие, не ограниченное ничем, действие, исходящее и возвращающееся 
в само себя. Божественная энергия предстает как действие, созидающее результат 
исключительно из своих собственных потенций, обращающее само себя в свой итог 
и завершение, имеющее своим осуществлением и концом само себя, собственную 
бытийную самость. Очевидно, что образ такого действия фундаментально отлича-
ется от образов действия, присущих тварному миру, где действие не равнозначно 
чистому самоисполнению волевого акта, где действие не исчерпывается собой, а 
несет ограничивающий момент взаимодействия, предполагающий воздействие од-
ного объекта на другой, и, как следствие, обособление результата действия от про-
изводящих его видов бытия.

Обнаруживая себя как сущностное основание и явление, одна и та же Божественная 
энергия предстает в двух различных состояниях, одно из которых содержательно 
богаче в сравнении с другим. В качестве сущностного основания энергия-потенция 
содержит в себе вседанность, всеобъемлемость и всеединство своих актуальных 
проявлений, тем самым превосходя их как свою частичность и момент. Из энер-
гийно-потенциального всеединства исходят энергийно-актуальные или, что то же, 
тварно-актуальные частичности, образующие весь тварный мир. И в этом смысле 
энергийно-потенциальное всеединство первичнее, совершеннее и содержательно 
богаче своих явлений, а последние, в свою очередь, несовершеннее и беднее его. 
Отметим, что с точки зрения философии целостности, энергийно-потенциальное 

53	 Здесь мы возражаем Аристотелю, считающему, что «раньше всякой потенциальности актуальность, и по понятию, 
и по сущности», видящему в потенциальном нечто менее совершенное в сравнении с актуальным. Цит. по: Брентано Ф. 
О многозначности сущего по Аристотелю. СПб., 2012. С. 59. См.: Мет. 8, 1049 b 10.

Следуя тринитарно-энергийной метафизике, энергийно-потенциальное логически 
и онтологически, по понятию и по бытию первичнее и совершеннее тварно-акту-
ального53. Это положение акцентирует инаковость актуализированной энергии в 
сравнении с ее потенциальным состоянием, подчеркивает их диалектическое раз-
личие. Чтобы ответить на вопрос, в каком смысле энергийно-потенциальное совер-
шеннее и первичнее тварно-актуального, учитывая, что речь идет об одной и той 
же энергии в двух различных состояниях, необходимо рассмотреть энергию-потен-
цию (ἐνεργεια – δύναµις) и энергию-актуальность (ἐνεργεια – ἐντελέχεια) с точки 
зрения их внутреннего содержания.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 39

нельзя интерпретировать через принцип меризма, трактуя его как аддитивную 
целостность или простую совокупность актуальных состояний на манер механиче-
ской суммы частей. В смысле превосходства образа бытия энергийно-потенциаль-
ное отвечает характеристикам холистской (эмерджентной) целостности, неизмен-
но большей своих частей, несводимой к количественному синтезу своих актуально 
данных моментов.

γ) Диалектика энергийно-потенциального и тварно-актуального на 
примере человеческой телесности. Понятие логосно-энергийного тела

Рассмотреть диалектическое отношение потенциального и актуального можно на 
примере человеческой телесности. Такой пример целесообразно избрать ввиду свя-
зи феномена человеческой телесности с феноменом сознания, что дает преимуще-
ство подлинно осознанного исследования физической действительности, обосно-
вывает ее имманентное видение и интерпретацию изнутри54.

Сознание существования нашего тела, которое, как точно замечает К.  Ясперс, в 
норме представляет собой незаметный, нейтральный фон для деятельности на-
шего сознания в целом, при глубоком исследовании раскрывает ряд парадоксов55. 
К таким парадоксам относится прежде всего тот факт, что когда мы мыслим или 
говорим о своем теле, то имеем в виду не его актуальные состояния, и даже не их 
сумму, а тело как некую изначальную целостность, превосходящую свои актуаль-
ные состояния, не сводящуюся к ним одним. Более того, располагая только одними 
эмпирически фиксируемыми актуальными данностями своего тела, мы в конечном 
счете не смогли бы образовать представление о теле как целостности. Представле-
ние о теле как целостности является интуитивно первичным представлением, пред-
данным актуальным состояниям и, соответственно, предпосланным самой нашей 
практической телесной деятельности.

Разработанное А.  Пиком, Х.  Хэдом, Х.  Холмсом и П.  Шильдером понятие «схема 
тела», обозначающее организованную модель тела, конструированную в мозгу про-
странственными впечатлениями – кинестезическими, тактильными, зрительными 
(так называемая «постуральная модель тела», «постуральная схема»)56, можно оха-
рактеризовать как в определенном роде двусмысленное понятие. Уже П. Шильдер 
поставил под сомнение суммативно-эмпирический характер схемы тела, указав на 
ее эмерджентные свойства. Но наиболее полно двусмысленность схемы тела рас-

54	 Разумеется, сознание в данном случае мы понимаем широко, не ограничивая его рефлексией, относя к нему и 
ощущения, что приближает нашу позицию к тезису К. Ясперса: «Я осознаю собственное тело как собственное бытие: я 
также вижу и осязаю его. Тело – это единственная часть мира, которую можно чувствовать изнутри; в то же время его 
поверхность доступна внешнему восприятию». См.: Ясперс К. Общая психопатология. М., 1997. С. 61.

55	 О фоне сознания тела см.: Ясперс К. Общая психопатология. М., 1997. С. 61.

56	 Концепция схемы тела также носит название концепции Пика-Хеда-Шильдера в соответствии с именами авторов. 
См.:  Pick  A. Ueber St�rungen der Orientierung am eigenen K�rper. Arbeiten aus der Deutschen Psychiatrischen Universitä 
tsklinik in Prag. Berlin: Karger. 1908; Head H., Holmes H. G. Sensory disturbances from cerebral lesions. Brain. 34. 1911–1912; 
Schilder P. Das K�rperschema. Ein Beitrag zur Lehre des Bewußtseins des eigenen K�rpers. Berlin. 1923. В определении мы 
следуем К. Ясперсу.

Стоит напомнить, что с точки зрения физиологии мы никогда не ощущаем все 
части собственного тела, и большая часть телесных процессов остается нам эм-
пирически недоступной. Между тем, вопреки эмпирической неполноте данности 
собственной телесности, мы вполне уверенно располагаем представлением о теле 
как целостности, выстраивая из этого представления свою деятельность. Если же 
строго следовать естественно-научному подходу в вопросе изучения сознания тела, 
то мы должны использовать понятие «схема тела» (body schema, schéma corporel, 
körperschema), которое, с одной стороны, отражает неполноту наших эмпириче-
ских представлений о теле, а с другой стороны, уже несет в себе определенный мо-
мент целостности, превосходящий и преодолевающий эту неполноту.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201440 <

крыл М. Мерло-Понти, развивший и обосновавший идею, что понятие «схема тела» 
не может быть редуцировано исключительно к сумме опыта.

Как верно отмечал М. Мерло-Понти, понятие «схема тела», изначально задуманное 
для обозначения множества образных ассоциаций как итога многообразного теле-
сного опыта, вышло за узкие ассоционистские трактовки. Введя это понятие, уче-
ные хотели подчеркнуть основательность ассоциаций, но практические исследо-
вания потребовали расширения его смысла в сторону всеобъемлющего осознания 
положения тела в интерсенсорном мире, в сторону формы, где целое предшествует 
частям в русле концептов гештальтпсихологии57. В таком случае пространственно-
временное, интерсенсорное или сенсомоторное единство тела уже «не исчерпыва-
ется содержаниями, фактическое и случайное сочетание которых возникло по ходу 
нашего опыта, оно им некоторым образом предшествует и как раз делает возмож-
ным их соединение»58. В то же время, следуя мысли М.  Мерло-Понти, исследова-
ние сознания тела ведет к еще более строгим холистским выводам. Будучи непо-
средственно данным инвариантом, априорно-динамически понятая схема тела в 
конечном счете есть особое существование и интегральная сила телесного опыта, 
его условие и возможность, существующая как врожденная, а не приобретенная 
действительность59.

Общие положения философии схемы тела М. Мерло-Понти, заключающиеся в хо-
лизме, априорности и врожденности, были подтверждены экспериментальными 
научными данными60. В то же время ни естественно-научные, ни философские ис-
следования не пролили свет на онтологические основания и природу схемы тела, 
о чем свидетельствуют существенные расхождения в определениях этого понятия, 
даваемых неврологами, нейропсихологами, физиологами61. Намеченный М.  Мер-
ло-Понти вопрос об образе бытия тела как целостности по сути до сих пор остается 
открытым, хотя сам философ, несомненно, приблизился к его решению.

Вся сложность рассматриваемого вопроса состоит в том, что представление о теле 
как целостности нельзя получить строго эмпирическим путем, заимствуя его из 
актуально данных телесных состояний. В таком случае мы вынуждены разложить 
тело как единую реальность на сумму временных и пространственных модифика-
ций, но взятые сами по себе и даже суммированные, эти модификации ничего не 
скажут нам о целостном теле как таковом.

Например, эмпирическое дробление тела во временных рядах, осуществленное 

57

58	 Мерло-Понти М. Феноменология восприятия. СПб., 1999. С. 139.

59	 Концепция схемы тела М. Мерло-Понти проанализирована в следующих работах: Gallagher S. and Meltzoff A. The 
Earliest Sense of Self and Others: Merleau-Ponty and Recent Developmental Studies. Philosophical Psychology. 9. 1996; Tie-
mersma D. «Body-Image» and «Body-Schema» in the Existential Phenomenology of Merleau-Ponty // Journal of the British So-
ciety for Phenomenology. 13 (3). 1982; Carman T. The Body in Husserl and Merleau-Ponty. Philosophical topics. Vol. 27. No. 2, 
Fall 1999; Левик Ю. С. Система внутреннего представления в управлении движениями и организации сенсомоторного 
взаимодействия: диссертация … доктора биологических наук. М., 2006.

60	 Прежде всего исследованиями в области фантомных ощущений, когда отсутствие какой-либо части тела может 
совмещаться с его ощущением. См.: Weinstein S. & E. A. Sersen. Phantoms in cases of congenital absence of limbs. Neurology. 
11. 1961; Melzack R. Phantom limbs, the self and the brain. Canadian Psychology. 30. 1989; Poeck K. Zur Psychophysiologie 
der Phantomerlebnisse, Nervenarzt. 34. 1963; Scatena P. Phantom representations of congenitally absent limbs. Perceptual and 
Motor Skills. 70. 1990; Vetter R. J. & S. Weinstein. The history of the phantom in congenitally absent limbs. Neuropsychologia. 5. 
1967. Общий анализ работ, подтверждающих холизм М. Мерло-Понти, см.: Gallagher S. and Meltzoff A. The Earliest Sense 
of Self and Others: Merleau-Ponty and Recent Developmental Studies. Philosophical Psychology. 9. 1996.

61	 О неопределенности и разноречивости понятия схемы тела см.: Левик Ю. С. Система внутреннего представления 
в управлении движениями и организации сенсомоторного взаимодействия: диссертация … доктора биологических 
наук. М., 2006; Нейробиология системы внутреннего представления собственного тела: введение в проблему и при-
кладные аспекты // Современная зарубежная психология. № 2. 2012; Vignemont F. Body schema and body image – Pros 
and cons // Neuropsychologia. 2010. Vol. 48. Iss. 3.

 Здесь М. Мерло-Понти следует гештальтпсихологическим представлениям о схеме тела как предельной «совокуп-
ности взаимного соотношения его членов и частей». См.: Мерло-Понти М. Феноменология восприятия. СПб., 1999. 
С. 139; Konrad. Das Körperschema, eine kritische Studie und der Versuch einer Revision // Zeitschr. f. d. ges. Neurologie und 
Psychiatric. 1933. P. 365, 367.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 41

сквозь призму временной тримерии прошлого, настоящего и будущего, даст нам 
лишь обособленные моменты существования тела, суммирование которых опять 
же даст лишь обособленные временные отрезки. На основании них мы ничего не 
сможем сказать о теле как единой всевременной реальности, пребывающей равным 
образом в прошлом, настоящем и будущем. К тому же в предельно строгом смыс-
ле эмпирический анализ прошлого и будущего вообще невозможен, поскольку эти 
временные модальности выпадают из мира актуального, пульсируя в эмпирически-
недостижимом для нас универсуме, тем самым оставляя нам лишь настоящий мо-
мент Теперь-точки, Теперь-бытия, противопоставленный утраченному бытию-быв-
шим и еще не явленному бытию-настающим62. Отсюда мы должны констатировать, 
что тело как единая и целостная всевременная реальность дана нам потенциально, 
хотя эта потенциальность и присутствует в своих актуальных модификациях.

Что же касается пространственного единства тела, то недостижимость его обнару-
жения в рамках эмпирического анализа была блестяще раскрыта самим М. Мерло-
Понти. Последний верно указал, что тело, как и вообще любой физический объект, 
всегда есть нечто большее, чем ограниченный пространственно-перцептивный опыт, 
который по сути сводится лишь к восприятию в определенной перспективе, но не 
дает объекта полностью и целиком. Не будучи простой мозаикой пространственных 
величин, пространственная целостность тела простирается за тримерию длины, вы-
соты и ширины, которые, подобно временной тримерии, даются не разом и всецело, 
а лишь в определенной и ограниченной перспективе. Суммирование этих ограни-
ченных перспектив также не дает представлений о теле в его целостности и един-
стве, а дает только более или менее информативные экспозиции тела в пределах тех 
же ограниченных перспектив. Отсюда мы должны заключить, что тело как единая 
и целостная всепространственная реальность дана нам также только потенциально, 
хотя эта потенциальность обнаруживается в своих актуальных модификациях. Если 
же мы хотим говорить о пространственно-временном актуально-эмпирическом ана-
лизе тела в строгом смысле, то должны ограничиться лишь одной определенной пер-
спективой видения тела, синтезированной с определенным настоящим моментом, 
что, разумеется, не позволяет рассмотреть тело как целостность.

М. Мерло-Понти вплотную подошел к возможности рассмотрения тела как идеи, но 
не решился на столь смелый шаг, поскольку подобное рассмотрение невозможно 
в рамках феноменологической философии, перед которой всегда встает проблема 
объективной онтологии63. В пределах панентеистической метафизики А.  Уайтхед 
еще более приблизился к рассмотрению тела как особой вечной идеальной (в смыс-
ле сопричастности идеи) реальности, считая целесообразным выделение потен-
циального вечного объекта и актуально данной действительности – системы «со-
бытий» как пространственно-временных происшествий, где раскрывается бытие 
вечного объекта. В то же время противоречивая теология А. Уайтхеда, допускавшая 
наличие некой абстрактной созидательной творческой энергии мироздания («кре-
ативности»), сосуществующей наряду с Богом и «актуализирующей» вечные объ-
екты, нейтрализовала конструктивный смысл его концепции, разорвав мир и Бога, 
обессмыслив само понятие вечного объекта.

Решение вопроса о целостности тела осуществимо в рамках подхода, предложен-
ного Н. А. Соловьевым. Именно он ввел концепт логосно-энергийного тела и тем 
самым определенно и недвусмысленно указал на неразрывную взаимосвязь Боже-

62	 Этот аспект познания детально анализируется в феноменологии Э. Гуссерля, выявляющего Теперь-точку, Теперь-
момент (Jetztpunkt), или просто Теперь (Jetzt) как исходную темпоральную структуру акта сознания, к которой при-
соединяется первичная память (ретенция) и первичное ожидание или предвосхищение (протенция). Все вместе они 
образуют время-сознание или осознание времени (Zeitbewußtsein). Этот аспект познания, разумеется, имеет серьезное 
значение для онтологии, а не только теории сознания, поскольку опосредованность познания сущего Теперь-точкой, 
Теперь-бытием (Jetztsein) свидетельствует о его неполной и неисчерпанной данности нашему познанию.

63	 Неудачные попытки такого рода см.: Мерло-Понти М. Феноменология восприятия. СПб., 1999. С. 48–49.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201442 <

ственного Логоса с актуально данным телесным опытом, постулировав реальную 
имманентность Абсолюта, конкретизировав ее в самой человеческой телесности64. 
При этом введенный Н. А. Соловьевым концепт имеет смысловые параллели в вос-
точнохристианской теологии, прежде всего в учении Максима Исповедника, раз-
вивающего представление о человеке как частице Бога по причине предсуществу-
ющего в Боге логоса человеческого бытия65, а также в обоснованной Максимом 
Исповедником возможности применения понятия «частица Бога» к человеческой 
телесности66. Разумеется, этот концепт имеет свое основание и в восточнохристи-
анском понимании Бога как превышающего пространство, но не изъятого из него 
всепространственного Существа – не ограниченного местом Творца всех мест, во 
всяком месте находящимся, но не в одном из них не заключающимся67, в Своей аб-
солютной полноте пребывающим во всем, имманентным всему, «включая и само 
пространство, ибо Его не-присутствие в пространстве означало бы неполноту и 
не-абсолютность Его бытия»68. Подобно этому, понятие логосно-энергийного тела 
имеет свое основание в восточнохристианском богословии времени, рассматри-
ваемом не как онтологическая противоположность Божественной вечности, а как 
«таинственное введение в вечность», утверждающим, что «вечность и время не ис-
ключают одно другое, но время обретает в вечности свой смысл и свою полноту», 
ибо «Бог не только прежде и после времени, но и во времени, хотя не от времени и 
ничем от него не зависит»69.

Отталкиваясь от подхода Н. А. Соловьева, подчеркнем, что понятие «тело» обычно 
используется в двух смыслах. С одной стороны, мы говорим о теле, имея в виду его 
актуальные данности, отражающие те или иные физические состояния. С другой 
стороны, мы говорим о теле как инварианте-носителе этих актуальностей, то есть 
теле-потенции. При этом потенциальное тело в нашем восприятии оказывается 
первичным и предпосланным актуальному. Более того, в самом повседневном опы-
те оно оказывается намного реальнее него. Например, сказав «мне больно» или «я 
встал», мы подразумеваем актуальную данность тела, но само по себе тело для нас 
остается в этом высказывании целостным и единым инвариантом, всегда логиче-
ски и онтологически предшествующим собственным изменениям. При этом речь 
идет не о предшествовании во временном порядке, а о предшествовании в рамках 
связи части и целого, где целое не сводится к сумме частей, являет и порождает 
свои части. Состояния тела меняются, а тело как единая, целостная и универсаль-
ная реальность остается единым. Это универсальное или всеединое тело, не исчер-
пывающееся своими модификациями, для нас вовсе не абстракция, а сама реальная 
жизнь. Это универсальное или всеединое тело, охватывающее все пространствен-
ные и временные модификации актуальной телесности, познанные и непознанные 
нами, мы всегда имеем в виду, когда говорим об актуальных состояниях, то есть 

64	 См.: Соловьев Н. А. Религиозно-философские и естественно-научные основания российского консерватизма. Со-
временный российский консерватизм: сборник статей. М., 2011. С. 49.

65	 «Итак, каждое из умных и словесных [существ], то есть ангелов и человеков, посредством самого того, по которому 
оно было создано, логоса, сущего в Боге и к Богу, есть и называется частицей Божества, по причине своего предсуще-
ствующего в Боге, как уже было сказано, логоса». Преподобный Максим Исповедник. Амбигвы к Иоанну. II // Препо-
добный Максим Исповедник. О различных недоумениях у Святых Григория и Дионисия (Амбигвы). М., 2006. С. 66.

66	 Наряду с представлением о человеке как частице Бога Максим Исповедник развивает представление о целостно-
сти человеческого существа, в котором душа и тело есть «части, образующие своим собранием воедино (τη συνόδω) 
целостный вид, и только мысленно отделяемо одно от другого для распознания того, чем каждое [из них является] по 
существу». См.: Преподобный Максим Исповедник. Амбигвы к Иоанну. II // Преподобный Максим Исповедник. О раз-
личных недоумениях у Святых Григория и Дионисия (Амбигвы). М., 2006. С. 82.

67	 Кирилл Иерусалимский говорит: «Бог не ограничен местом, но Он есть Творец мест; во всяком из них находится, 
но ни в одном не заключается». Cyr. Hieros. Catech. VI, 8 // PG. Vol. 33. Col. 552AB. Цит. по: Иустин Попович. Догматика 
Православной Церкви. Часть первая // Собрание творений преподобного Иустина (Поповича). Т. II. М., 2006. C. 86.

68	 Иустин Попович. Догматика Православной Церкви. Часть первая // Собрание творений преподобного Иустина 
(Поповича). Т. II. М., 2006. C. 85.

69	 Там же. C. 83.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 43

всегда опираемся на него. Стоит заметить, что наиболее распространенное употре-
бление слова «тело» как раз относится к всеединому логосно-энергийному телу, то 
есть сверхпространственной и сверхвременной реальности, объемлющей и содер-
жащей в себе все свои частные проявления.

Реальность всеединого потенциального тела есть логосная и энергийная реаль-
ность, ибо оно есть живое действие Божественной Мысли-Логоса. Дополняя тер-
минологию Н.  А.  Соловьева, можно определить потенциальное тело так же как 
пневма-логосную реальность, поскольку действия Божественного Логоса и Пнев-
мы неразрывны. Всеединое, потенциальное, пневма-логосное энергийное тело есть 
единое действие Божественной Мысли и Ощущения, есть оформление Субстрата 
Формой и обретение Формой Своего Субстрата, простирающееся сквозь простран-
ство и время и тем самым охватывающее все Свои пространственно-временные мо-
дификации, содержащее их в Себе. Будучи пневма-логосным единством, всеединое 
тело познается интеллектуальной интуицией, так что именно через непосредствен-
ное интуитивное познание мы имеем представление о целостности своей телесной 
организации.

Вместе с тем всеединое тело не существует отдельно и обособленно от своих ак-
туальностей. Вводя понятие всеединого, потенциального, логосно-энергийного 
тела, следует учесть, что оно совсем не ведет к дурному удвоению онтологиче-
ского факта. Очевидно, что не существует двух обособленных тел, а есть лишь две 
формы бытия одного и того же тела – энергийно-потенциальная и тварно-актуаль-
ная. Когда мы говорим о теле в двух различных смыслах, то имеем в виду одну и ту 
же онтологию, хотя и данную различным образом. И это обусловлено диалекти-
ческим антиномизмом проявления Божественной энергии, согласно которому не 
существует двух онтологических начал в виде Бога и соравной Ему материальной 
субстанции, взаимодействие которых порождает телесную организацию и миро-
здание в целом, а есть только одна Божественная энергия, один миросозидающий 
принцип, данный и познаваемый двояко – непосредственно, интеллектуальной 
интуицией, и опосредованно, на основании чувственно предлежащего матери-
ала, обрабатываемого дискурсивным мышлением. Единству потенциальной и 
актуальной телесности соответствует единство непосредственного и опосредо-
ванного познания человека, что вместе отражается в диалектическо-антиномиче-
ском характере понятия схемы тела.

Раскрыть понятие схемы тела вне диалектики непосредственно познанного по-
тенциального и опосредованно познанного актуального не представляется воз-
можным. Непосредственным интуитивным познанием человек знает о теле как 
целостности, а опосредованным сенсорно-дискурсивным познает его частичные 
актуальные данности. При этом познание актуально данной частичной телесно-
сти выстраивается на фундаменте познания потенциального всеединого тела, ко-
торое вовсе не есть суммативный итог опыта, а онтокаузально и логически пред-
шествует ему.

Актуально данные фрагменты действительного опыта, обрабатываемые дис-
курсивным мышлением, своеобразно нанизываются на интуитивно познанную 
реальность и, синтезируясь с ней, образуют знание о теле как целостности, про-
явленной в своих частях. Отсюда в самом понятии схемы тела изначально при-
сутствует момент целостности, полученный метаэмпирическим образом, и не-
разрывно соединенный с ним момент эмпирически познанных частичностей. 
Отсюда проистекает вся сложность этого понятия, которое, с одной стороны, по 
точной характеристике представителей естествознания представляет эмпириче-



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201444 <

ски нефиксируемое понятие-призрак, а с другой, соотносится с эмпирикой70. Так, в 
понятии «схема тела» диалектика бытия координируется с диалектикой познания, 
существуя неразрывно и неслиянно, реализуя принцип онтогносеологической мо-
нодуалистической антиномии потенциального и актуального как непосредственно 
и опосредованно познанного. Вместе с тем следует отметить, что монодуалисти-
ческая антиномия имеет свой центр в энергии Бога, то есть принцип энергийного 
монизма в ней предшествует энергийно-тварному дуализму, в связи с чем познание 
тварно-актуального можно охарактеризовать как познание самой энергии в ее ино-
бытии, а не особой отчужденной от нее действительности.

δ) Физическое и Божественное движение.  
Диалектика конечного и бесконечного

Определяя универсум Божественных энергий как динамический мир потенциаль-
ных возможностей и одновременно устанавливая его взаимосвязь с миром тварных 
эмпирических данностей, мы так или иначе открываем перспективы для взаимо-
действия теолого-философского и естественно-научного знания. Вместе с тем сле-
дует подчеркнуть, что подобное взаимодействие будет плодотворным только при 
тщательном прояснении понятийных различий, существующих между теологией и 
философией, с одной стороны, и естественно-научным знанием, с другой. Важно 
отметить, что одни и те же понятия могут использоваться в этих областях знания в 
различных и даже противоположных смыслах, что, разумеется, может препятство-
вать синтезу теолого-философского и естественно-научного дискурса.

70	 О схеме тела как понятии-призраке см.: Spicker S. F. T. The lived body as catalytic agent: Reaction at the interface of 
medicine and philosophy. In: H. R. Engelhardt, & S. F. Spicker (Eds.). Evaluation and explanation in the biomedical sciences. 
Dordrecht: Reidel Publishing Co. 1975. P. 182.

71	 Общее различение движения как энергии и как изменения-кинесиса дано Аристотелем прежде всего в Метафизи-
ке IX. 6 и Никомаховой этике Х. 3–4, а энергия Ума-Перводвигателя описывается прежде всего в Метафизике XII. 6–10. 
Этот вопрос обстоятельно исследован Д. Брэдшоу. См.: Брэдшоу Д. Аристотель на Востоке и на Западе: Метафизика и 
разделение христианского мира. М., 2012.

72	 См.: Брэдшоу Д. Аристотель на Востоке и на Западе: Метафизика и разделение христианского мира. М., 2012. С. 74–77.

Аристотелевская понятийная оппозиция ἐνέργεια – κίνησις не могла серьезно за-
крепиться в метафизике, поскольку Аристотель никак не конкретизировал внеш-
нюю Божественную деятельность. Вслед за Д. Брэдшоу можно только предположить 
зачатки учения об имманентности Бога у Аристотеля, усматривая его в представле-
нии о неподвижном Уме-Перводвигателе как форме форм72. Но в историю метафи-
зики теология Аристотеля всё же вошла с характеристикой, точно сформулирован-
ной Шеллингом – как метафизика урезанного (abgeschnitten) Бога, не способного 

Когда мы говорим о динамичности и процессуальности Божественных энергий, 
когда используем понятие энергии в значении действия-движения, то для есте-
ственно-научного разума вполне закономерно встает вопрос: какое отношение эти 
понятия и характеристики имеют к естественно-научному знанию. Очевидно, что 
их теолого-философский смысл серьезно отличается от специально-научного физи-
ческого смысла. Всю сложность этой ситуации осознал уже Аристотель, который ис-
пользовал в данном случае различные понятия. Аристотель отделял понятие энер-
гии как особой деятельности Бога (ἐνέργεια) от понятия собственно физического 
движения (κίνησις), применяя для них разные слова71. Бог в виде Ума-Перводви-
гателя у Аристотеля должен был активно порождать (ἐνεργήσει) движение, самой 
сутью Ума-Перводвигателя должна быть деятельность (ή ουσία ἐνέργεια). В то же 
время Ум-Перводвигатель был лишен движения в физическом смысле, был непод-
вижен (ακίνητος), совсем не претерпевал изменений, свойственных движению во 
времени. Таким образом, уже Аристотель постулировал принципиально нефизиче-
ский, акинетический характер деятельности-движения Бога, указав на физическую 
неподвижность Его деятельности как фундаментальную характеристику.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 45

ни к какому воздействию вовне, могущему лишь мыслить Самого Себя73. Вместе с 
тем сформулированные Аристотелем представления о Боге как физически непод-
вижном Акторе (αὐτὸς ἀκίνητος), имеющем Свою специфическую деятельность, 
приобрели фундаментальное значение для метафизики.

Если мы начнем говорить о Божественном действии апофатически, via negativa, 
определяя его отрицательно, через то, что оно не есть, то прежде всего необходи-
мо сравнить его с механическим движением, изучаемым физической динамикой, 
охарактеризованной Лейбницем как учение о движении тел под влиянием сил. С 
точки зрения физической динамики, сосредоточенной на изучении движения тел 
в пространстве с течением времени под действием приложенных к ним сил, Боже-
ственное действие предстанет как в высшей степени нединамическое действие. Не-
динамизм, а точнее сверхдинамизм Божественного действия, укоренен в его совер-
шенной самодостаточности, не предполагающей иных воздействий, а также в его 
нефизическом характере, выражающемся в пространственно-временной неизмен-
ности, хотя это действие, разумеется, всецело охватывает физическую действитель-
ность с ее изменениями в пространственно-временном порядке.

Апофатическое определение Божественной энергии как нефизического действия 
вовсе не означает, что физика не имеет дела с Божественными энергиями и со-
вершенно не знает этого понятия. Будучи нефизическими, Божественные энер-
гии охватывают всю физическую действительность, заключают ее в себе. Поэтому 
там, где физика стремится к предельному обобщению своих представлений, она, 
разумеется, интуитивно предвосхищает понятие Божественных энергий. Это вы-
ражается прежде всего в энергетизме, под которым следует понимать не столько 
конкретное учение, сколько общую интенцию физиков расширять и универсализи-
ровать понятие энергии74. В концепции В. Оствальда эта интенция была оформлена 
в философское физикалистское учение, где энергия интерпретировалась как живая 
субстанция, причем единственно реальная и абсолютная. Но энергетистские ин-
тенции характерны для всей физики в целом.

Как верно отмечает В. Гейзенберг, современная физика в некотором смысле при-
ближается к учению Гераклита, поскольку при замене гераклитовского огня словом 
«энергия» высказывания Гераклита можно считать высказываниями современной 
физической науки. «Энергия это то, из чего созданы все элементарные частицы, все 
атомы, а потому и вообще все вещи… Одновременно энергия является движущим 
началом. Энергия есть субстанция, ее общее количество не меняется, и, как мож-
но видеть во многих атомных экспериментах, элементарные частицы создаются из 
этой субстанции. Энергия может превращаться в движение, в теплоту, в свет и элек-
трическое напряжение. Энергию можно считать первопричиной всех изменений в 
мире»75.

73	 «Бог при этом выступает в роли предмета желания, ώς (столь определенно выражается Аристотель) έρώμενον, 

74

75	 Гейзенберг В. Физика и философия. М., 1989. С. 19.

 К представителям энергетизма как определенного направления в философии науки, заключающегося в стремле-
нии подчинить естественно-научное знание универсализированному понятию энергии, следует отнести Р. Майера, 
Р. Клаузиуса, В. Гиббса, лорда Кельвина, Г. Хельма, В. Оствальда, В. Гейзенберга и др. Среди них Р. Майер, Г. Хельм 
и В. Оствальд пытались развивать систематизированные философско-физикалистские учения, под которыми следует 
понимать энергетизм в узком смысле слова. Энергетизм в широком смысле слова (энергетистские интенции), заклю-
чающийся в универсализации понятия энергии, характерен для многих ученых.

как вожделеемое нами, чего мы держимся или за что мы ухватываемся, что движет нас, не приходя в движение само. 
Урезанный (abgeschnitten), каким у Аристотеля является этот недвижимый Бог, не способный ни к какому воздействию 
вовне (ἄπρακτος τὰς ἔξω πράξεις), он может беспрестанно только мыслить и только самого себя, он есть ἑαυτὸν νοῶν». 
См.: Шеллинг Ф. В. Й. Философия Откровения. Т. 1. СПб., 2000. С. 147. В то же время следует учесть, что внешние Бо-
жественные действия суть умные действия, неразрывно связанные с самодифференциацией мысли. Они есть действия, 
протекающие внутри Ума и мышления, направленные на иное как собственное содержание, что в определенном смыс-
ле расширяет перспективы интерпретации Аристотеля. 



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201446 <

Очевидно, что рассматриваемая В. Гейзенбергом энергия-субстанция или универ-
сальная энергия уже не есть просто скалярная физическая величина, а суть нечто 
большее – всеобъемлющий и всюду сущий первопринцип мироздания, из которого 
возникают все конкретные виды энергии, количественно фиксируемые и исследуе-
мые физической наукой. Можно сказать, что эта универсальная энергия относится к 
локальной (отраженной в определенной величине, исследуемой специально-науч-
ным познанием), как субстанция относится к своему частному проявлению. В свя-
зи с этим особое значение для физической науки приобретают субстанциалистские 
определения энергии, рассматривающие ее одновременно в двух аспектах – уни-
версальном и локальном. Так, энергия может быть рассмотрена в виде сохраняю-
щегося субстанциального количества, перемещающегося (передающегося) в своих 
носителях, но по сути остающегося неизменным76. Энергию можно рассмотреть в 
виде quasi-материальной субстанции, находящейся в различных местах различным 
образом и перемещающейся от одного объекта или системы к другому77. Энергию 
также можно рассмотреть в виде quasi-материальной субстанции с необычными 
свойствами: невидимой, лишенной массы, пронизывающей все объекты, прояв-
ляющейся в различных формах, передающейся в физических процессах78. Однако 
подобное рассмотрение совсем не решает вопроса о внутреннем содержании по-
нятия энергии-субстанции или универсальной энергии. В рамках исключительно 
физического подхода мы не можем раскрыть это понятие и должны констатировать 
исчерпанность когнитивного потенциала физической науки. Универсализирован-
ная энергия превращается здесь во внешнее, формальное понятие онтологического 
первопринципа в модальности движения – в примордиальное движение, сохраняю-
щее себя во всех своих проявлениях. Но это формальное понятие ничего не говорит 
нам о внутренних, содержательных характеристиках такого движения. Поэтому его 
познание становится преимущественной задачей метафизики.

Будучи надфизическим действием, не подчиненным изменениям пространствен-
но-временного мира, Божественное действие должно быть охарактеризовано как 
метафизическое или всесовершенное действие. Следует отметить, что его познание 
изначально было задачей метафизики. Уже античная диалектика продемонстриро-
вала на этом пути немало достижений. Так, Аристотелю удалось последовательно 
отделить совершенное и несовершенное действие, усмотрев высший вид совершен-
ного действия в деятельности ума и ощущения.

76	 См.: Falk G. Herrmann F. Schmid G. Bruno. Energy forms or energy carriers? American Journal of Physics, 51 (12). 1983.

77	 См.: Millar R. Teaching about energy. University of York Department of Educational Studies. 2005. Аналогичные подходы 
см.: Kaper W., Goedhart M. ‘Forms of energy’, an intermediary language on the road to thermodynamics? Part I. International Journal 
of Science Education. 24 (1). 2002; Duit  R. Should energy be introduced as something quasi-material? International Journal of 
Science Education. 9. 1987.

78	 См.: Rachel E. Scherr. Hunter G. Close. Sarah B. McKagan and Stamatis Vokos. Representing a substance ontology for 
energy. Physical Review – Special Topics: Physics Education Research 8(2). 2012.

79	 Аристотель. Метафизика. IX 6, 1048 b 22 f. Анализ этого трудного фрагмента дан у А. Г. Чернякова. См.: Черня-
ков А. Г. Онтология времени. СПб., 2001. С. 61–64.

80	 Черняков А. Г. Онтология времени. СПб., 2001. С. 73. Аристотель. Никомахова этика. Χ 3, 1174 b 8 f.

Следуя Аристотелю, совершенное действие (ἐνέργεια) суть завершенное и закон-
ченное действие. В отличие от незаконченного несовершенного действия, в совер-
шенном действии «цель должна быть уже налицо, и при этом оно должно оставаться 
действием»79. Как точно замечает исследователь этого вопроса А. Г. Черняков, осо-
бенность совершенного действия-энергии заключается в том, что «форма (эйдос) 
энергии завершена “сразу”, она не требует дления для того, чтобы исполниться, 
или, как говорит Аристотель, она совершенна и цельна не во времени – µή έν χρό-
νω, но всякий раз уже теперь (или в “теперь”) – τò γἁρ ἐν τῷ νῦν ὅλoν τι»80. В совер-
шенном действии цель оказывается уже осуществленной самим фактом действия, 
действие определенным образом тождественно своему результату, представляет 



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 47

собой сразу нечто целое, так что в нем отсутствует характерный для физического 
действия темпоральный зазор: «результат не следует за действием, не рождается в 
тот момент, когда действие умирает, но достигается в самом действии»81.

Аристотелевская интерпретация совершенного умного движения была развита не-
оплатониками. Используя аристотелевское разделение целостностей на «подобо-
частные» (όμοιομερή) и «неподобочастные» (άνομοιομερή), где у первых части по-
добны между собой и подобны целому (например, часть воды есть вода), а у вторых 
части различаются друг от друга и отличны от целого (например, слог и составля-
ющие его буквы), Плотин указал, что разделение мысли на созерцающую (мысля-
щую) и созерцаемую (мыслимую) части есть разделение подобочастных частей в 
подобном же им целом. Разделение созерцающего и созерцаемого осуществляется 
таким образом, что созерцающий знает и созерцает самого себя до самого акта раз-
деления, следовательно, в созерцании созерцаемое тождественно созерцающему. 
Это означает, что мыслящий ум по своей сути тождествен со своим актуальным 
мышлением, «и Ум, и мыслимое, и мышление – все вместе составляют одно тож-
дественное целое», «мышление ума есть мыслимое (то есть сущее), а мыслимое, в 
свою очередь, есть сам Ум», «то, что он мыслит мышлением, есть он сам», «мысля 
мыслимое, ум мыслит нечто другое, как себя самого: он мыслит актуальною энер-
гией мышления, с которой он тождественен»84. Плотин постулирует, что ум и есть 
умная энергия, мыслящее мыслимое и акт мышления в нем предстают тождествен-
ными, а раз так, то само движение ума оборачивается тождеством, ум осуществляет 
движение посредством тождества самому себе.

Аналогичные взгляды развивает Прокл, подчеркивая, что наиболее совершенное 
движение представляет собой движение, в котором двигательная энергия направ-
лена на самое себя, движущее и движимое совпадают85. В таком движении все воз-
можные части движения и его целое отождествляются, поскольку движет и движет-
ся одно и то же. Такое движение носит характер возвращения, ибо в нем движуща-

81	 Там же. С. 64.

82

83	 См.: Аристотель. Метафизика. IX 6, 1048 b.

84	 Плотин. Эннеады. V. 3, 5. Плотин. Эннеады. Киев, 1995–1996. 

85	 См.: Прокл. Первоосновы теологии. § 17 // А. Ф. Лосев. История античной эстетики. Т. III. М., 1974.

Образцом совершенного действия по Аристотелю является энергия-действие чув-
ства и ума. Используя в качестве пояснительного примера единую и неделимую 
точку, разделяющую прямую линию на две части и способную быть сразу концом 
одной и началом другой, Аристотель указывает, что различающая способность ин-
теллекта, подобно разделяющей точке, различает двоицу раздельных определений, 
как бы разделившись в себе. Вместе с тем различение происходит посредством еди-
ной различающей способности и тем самым осуществляется сразу (ἅµα)82. В таком 
случае различающая способность предстает как бытийная сразу-данность, как еди-
ница-двоица и двоица-единица, как одновременный конец и начало движения, что 
делает движение ума и чувства внеположенным пространственно-временному из-
менению (µεταβολή). В таком случае движение осуществляется не от неизменен-
ного к измененному, и вообще не из «чего-то» во «что-то», а само в себе, из себя и 
в себя, являя себе равную и себе тождественную целостную энергию присутствия: 
например, некто видит и одновременно уже увидел (энергия чувства), разумеет и 
одновременно уже уразумел (энергия ума)83.

 О роли аристотелевского ἅµα («заодно», «вместе», «одновременно») в различении энергии и кинесиса см. подроб-
ные рассуждения у А. Г. Чернякова. Там же. С. 64.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201448 <

яся энергия возвращается к самой себе86. Такое движение свойственно уму, ибо на-
ходящиеся в едином уме мыслительные формы пребывают друг в друге, без всяких 
пространственно-временных промежутков всецело взаимопроникая и вместе с тем 
оставаясь различными.

Интерпретируя достижения античной метафизики, подчеркнем, что мысль (мыш-
ление) и чувство (ощущение) осуществляют движение, но в своем движении не из-
меняются. Так, движение мысли (а вместе и чувства) заключается в том, что мысль 
различествует в самом своем содержании и движется именно посредством этого 
различения. Но в этом движении-различении происходит не изменение мысли, а 
исполнение самой сущности мысли – мысль осуществляет саму себя, реализуется 
мышление как таковое. Ритм движения мысли характеризуется спектром различ-
ных содержаний мысли, выражается в ее содержательной множественности. И толь-
ко в этом смысле можно образно говорить о «изменении» мысли. Но при строгом 
философском анализе становится очевидно, что факт множественности мысленных 
содержаний совсем не означает изменения мысли как таковой. Каждое отдельное 
содержание мысли образовано мыслью, состоит из мысли и в конечном счете есть 
сама мысль. Множественность содержаний мысли есть всего лишь множествен-
ность отдельных мыслей, в каждой из которых мысль воспроизводит и воссоздает 
сама себя, исходя из себя и возвращаясь к себе самой.

Мысли свойственно определение, или полагание. И это определение-полагание 
есть самополагание и самоопределение мысли. В нем мысль выявляет свою сущ-
ностную конституцию, то есть раскрывает себя тем, что она есть. Определяя или 
полагая себя в конкретном содержании-смысле, единая мысль как бы расщепляет 
себя на собственно мысль и условно противоположенный себе смысл. Содержание 
мысли в таком случае как бы объективируется – ему атрибутируются объективные 
смысловые характеристики независимой положенности, оно рассматривается как 
мыслимое-положенное. Сама же мысль, как бы противопоставленная своему содер-
жанию, напротив, приобретает характеристики субъективности, рассматривается 
как мыслящее-полагающее.

Вместе с тем оппозиция мысли-субъекта и мысли-объекта (смысла) есть весьма ус-
ловная оппозиция. Она происходит в мысли и осуществляется мыслью. В этой оппо-
зиции единая мысль одновременно предстает субъективно-различающим и объек-
тивно-различенным, то есть раскрывается такими своими модальностями, которые 
в своей взаимосвязи воспроизводят саму структуру мысли, требующей мыслящего 
и мыслимого. Этот акт настолько парадоксален, что его практически невозможно 
описать на языке строго фиксированных формально-логических тождеств. Расще-
пление мысли в самой себе, предполагающее воссоединение мысли с собой, проис-
ходит сразу, вне интервалов и промежутков. Различая или выделяя определенное 
содержание, мысль специфицирует себя, порождает особую мысль, и в ней вновь 
возвращается сама в себя. Мысль как общее переходит в мысль как особенное, но 
лишь затем, чтобы вновь обнаружить себя общим. Движение мысли осуществляет-
ся от мысли к мысли и из мысли в мысль. Мысль движется от себя, к себе и собой. 
В своем смыслополагании мысль полагает саму себя, разрешается в себя, остается 
всецело сама собою. Полагание смысла оборачивается самополаганием мысли, так 
что движение мысли представляет свершенное, кругообразное движение, замыка-
ющее само себя, пришедшее в результате к тому, что и составляло его начало. Гово-
ря языком диалектики, можно сказать, что движение осуществляется посредством 

86	 Под возвращением у Прокла имеется в виду диалектика целого и части, удержание целостностью своих частей: 
«Прокл хочет сказать, что когда некое А переходит в В, то, оставаясь самим собою, оно будет присутствовать в этом В, 
и В будет присутствовать в нем. Выйдя из себя, А таким образом “возвращается к себе”. Ясно, что под возвращением 
к себе какого-нибудь А Прокл понимает просто целость этого А в самом себе и со всеми своими частями». Лосев А. Ф. 
История античной эстетики. Т. III. М., 1974.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 49

соотнесенности с собой, тождество идеи-мысли с самой собой составляет одно с 
мыслительным процессом. При этом понятие «мысль» приложимо ко всем аспек-
там движения мысли, включая полагающее, положенное и сам акт полагания, кото-
рые также можно назвать мыслящим, мыслимым и мышлением.

Античная метафизика смогла указать совершенный, ноэтический вид движения, 
чуждый пространственно-временным изменениям. Такое движение не изменяет-
ся количественно, не возрастает и не убывает, пребывает тождественным в самом 
своем осуществлении. В то же время для античной метафизики оставался нераз-
решимым вопрос о субъекте-носителе всесовершенного движения, ей оказалось не 
под силу определить актора движения, рассмотренного в своем ультимативном и 
предельном совершенстве.

Подход Аристотеля и неоплатоников не исчерпывал темы совершенного действия 
всецело. В его рамках вопрос о совершенном движении не решался окончательно. 
Философский разум Античности всегда стоял перед дилеммой: приписать совершен-
ное движение в его ультимативной форме человеку или некоему высшему началу.

Если такое движение рассматривать как исключительно человеческое, то оно, раз-
умеется, не будет всесовершенным. Если человеческая мысль и не изменяется в 
пространстве и времени, то она всё равно имеет свой пространственно-временной 
локус, так или иначе связана с пространственно-временным континуумом. Мыш-
ление локализовано в мозгу и имеет начало во временном порядке. Конечно, бес-
смертие человеческой души выводит мышление на иной уровень, позволяя проеци-
ровать его в бесконечность. Но эта потенция бесконечности опять же не решает 
вопроса, ибо сама душа по сути пребывает ограниченной. В таком случае всегда 
остается открытым вопрос о соотношении мышления и бытия. Хотя в человеческом 
мышлении и нет внешних воздействий на манер воздействия физических тел и сил, 
но сам материал мысли оно черпает извне, а не всецело порождает и определяет 
само. При этом оно не всецело интуитивно и непосредственно, а содержит в себе 
опосредованные, неинтуитивные акты рефлексии, включает дедуцирование и вы-
ведение знаний. Поэтому движение человеческой мысли можно рассмотреть толь-
ко как сравнительно совершенное, то есть совершенное лишь в сравнении с физи-
ческим движением.

То же можно сказать и о человеческом чувстве. Аристотель, а вслед за ним и ан-
тичная метафизика, стремились выделить некое общее чувство, свойственное 
душе,  – чувство, не имеющее собственного физического органа, не совпадающее 
ни с одним из пяти чувств в отдельности. Но этому чувству свойственны те же огра-
ничения, что и человеческому мышлению – несамодостаточность, зависимость от 
внешних вещей и пространственно-временной локус. К тому же в своем действии 
оно опосредуется физическими чувствами, то есть связывается с физиологическим 
сенсорным восприятием, так или иначе подверженным изменениям в пространстве 
и времени. Движение такого чувства также не может быть предельно совершенным 
движением, хотя оно, подобно мысли, и способно двигаться через саморазличение 
своих содержаний. Свойственное человеку перцептивное движение еще более чем 
его мышление не способно претендовать на роль всесовершенного движения.

С другой стороны, античная метафизика пыталась приписать совершенное движе-
ние некоему высшему принципу. Но в этом случае ее усилия также не увенчивались 
успехом. Такой принцип должен был быть всецело личным, каковыми и являются 
ощущение и мысль. Но личный Абсолют был совершенно неведом Античности.

Античный Ум (Нус) представлял отвлеченный синтез разумно-смысловых законо-
мерностей мироздания, а не конкретно личное абсолютное существо. Он никогда 
не был полноценным Абсолютом, а был одним из космогонических начал, не един-



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201450 <

ственным, а лишь одним наряду с другими. Высочайшая диалектика движения Ума, 
предложенная неоплатониками, не стала подлинной абсолютологией. Ум здесь по-
рождался бескачественным и неопределенным Единым, ему предшествовало без-
личное первобытие. Античный Логос также был абстрактно-законосообразным 
принципом, но не конкретно личным волеизъявляющим началом. Всепроникаю-
щая и чувствующая античная Пневма, представления о которой достигли своего 
наиболее полного выражения у стоиков, трактовалась безлично-физикалистски, 
что превращало ее движение в форму физического процесса. Поднять мысль и ощу-
щение до уровня реального онтологического первоначала оказалось непосильной 
задачей для античной метафизики. Впрочем, это можно сказать и обо всех автоном-
ных усилиях философской рефлексии.

Человеческому разуму сложно представить Мысль и Ощущение полноценным Аб-
солютом, хотя человек вовсе не лишен интуиций на этот счет. Тем не менее, его 
интуиции наталкиваются на серьезные препятствия. Во-первых, человек обладает 
мышлением и ощущением в ограниченной форме и в своей конституции не ис-
черпывается ими. Это делает затруднительным познание Абсолюта по аналогии. 
Во-вторых, человеку сложно представить Мысль и Ощущение личным началом вне 
опыта их личного самораскрытия. Человеческая личность нуждается в предваряю-
щем опыте самораскрытии Абсолюта-Мысли и Ощущения, в живом историческом 
общении с Ним. Эти препятствия преодолевает христианское Откровение. Оно 
провозглашает Мысль-Логос и Дух-Пневму не просто абстрактными космогониче-
скими принципами, но конкретно личными Ипостасями Божественного Существа, 
раскрывшимися в человеческой истории.

Первые слова Евангелия от Иоанна – Ἐν ἀρχῇ ἦν ὁ Λόγος, καὶ ὁ Λόγος ἦν πρὸς 
τὸν Θεόν, καὶ Θεὸς ἦν ὁ Λόγος – возвещают нам учение о Боге-Логосе, о Мысли-
Абсолюте. Абсолютная Мысль есть Мысль-Личность, Мысль-Существо. Она есть 
Премудрость-София, возвещающая Свое определенное конкретное «Я»: «Господь 
имел Меня началом пути Своего, прежде созданий Своих, искони: от века Я пома-
зана, от начала, прежде бытия земли» (Притч. 8:22, 23). Она есть целостная Ипо-
стась – тотальность и полнота личного бытия, данная как Ноэзис. Ей свойственно 
всё превосходящее движение: «Ибо Премудрость подвижнее всякого движения…» 
(Прем. Солом. 7:24). И это движение носит диалектический характер, свершается в 
Ней Самой: «Она – одна, но может всё, и, пребывая в Самой Себе, всё обновляет…» 
(Прем. Солом. 7:27).

Абсолютная Мысль всесовершенна. Она всецело интуитивна, безначальна и беско-
нечна, вечна, непрерывна, неизменна, не ограничена во времени и пространстве, 
беспредельна, всеобъемлюща и вездесуща. Таково и Ее всесовершенное движение, 
чуждое изменению. В Своем движении Она движет Саму Себя, движется из Себя и 
к Себе, движется в Себе и Собой. Она Сама есть движущее и движимое, Сама есть 
движение. Она есть чистое самодвижение – движение, всецело довлеющее себе, дви-
жение, исчерпывающееся собою, самодостаточное. Она есть энергиийная автаркия 
и автаркическая энергия, деятельная самодостаточность и самодостаточная деятель-
ность. В Своем движении Она не обусловлена чем-то иным, независима, лишена по-
ложенных извне влияний и воздействий. Ее движение не имеет оснований и исто-
ков вне Себя. Она не знает и не имеет онтологических оппозиций и препятствий, не 
встречает бытийного сопротивления в виде внешней предметной среды и окружения. 
Все влияния и воздействия Она черпает из Себя и инициирует Собой, а потому ее все-
совершенное движение представляет исхождение из Себя и возвращение в Себя же, 
может быть рассмотрено через аналогию кругового вращательного движения.

В движении абсолютной Мысли нет никакой временной продолжительности, нет 
последовательности мгновений, отсутствует всякое «прежде» и всякое «после». Ее 



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 51

движение начинается в Ней Самой и завершается в Ней же. Оно представляет из-
Себя-происшедший и в-Себя-завершенный всецело имманентный по Своему бы-
тийному качеству акт, в котором нет временных и тем более пространственных ин-
тервалов. Поскольку Ее движение не направлено к какой-либо извне положенной 
Ей инаковости, ибо Она знает лишь Свое собственное, в Себе и Собой положенное 
инобытие, Свое другое, поскольку Ее движение не имеет импульсов и воздействий 
извне, а есть лишь кругообразное движение к Своему собственному основанию, то 
можно сказать, что Ее движение длится сразу, проистекает  во всеединой и вседан-
ной модальности, как бы стяжено в одну вневременную точку.

Ее движение бесконечно не потому, что длится неопределенно долго, не потому, что 
не имеет фиксированного во времени конца, не потому, что характеризуется неза-
вершенностью и неполнотой. Ее движение бесконечно потому, что в своей исчер-
пывающей автаркии дано себе всецело завершенным, потому, что в Своей деятель-
ности абсолютная Мысль не имеет пределов, мер и границ, за исключением тех, 
которые Она положила Себе Сама, которые всецело прозрачны для Нее и всецело 
преодолимы Ею. Будучи Сама для Себя мерой, пределом и границей, абсолютная 
Мысль раскрывается в Своем движении как всецелая сразу-данность, пребывая в 
вечном теперь или в особой «теперь вечности» (nunc aeternitatis), отличной от «те-
перь времени» (nunc temporis). Ее движение есть процесс totum simul – тождествен-
ный и равный себе процесс, не знающий внешних влияний и воздействий, а потому 
совпадающий с покоем и недвижностью, то есть с вневременной константностью 
всецело самодостаточного бытия.

Движение абсолютной Мысли есть вневременной акт, осуществляющийся через 
различение. Будучи диалектически тождественным процессом, Ее движение пред-
полагает различие, но различие имманентное, осуществленное без всяких оттенков 
внешних влияний и воздействий, различие как всецелое внутреннее само-различе-
ние. Если человеческой мысли свойственно получать материал мышления извне, 
то абсолютная Мысль порождает его исключительно Сама. Положенный Ею смысл 
есть всецело Ее смысл, родившийся в Ее недрах и глубинах. Он есть Ее собствен-
ность и определение, он держится исключительно Ей, пребывает в Ней и питается 
Ею. И надо сказать, что только к смыслополаганию абсолютной Мысли мы можем 
недвусмысленно применить само философское понятие полагания, означающее не 
только мысленное допущение, но и воспроизведение (и вместе с тем творение) бы-
тия87. И в этом всецело из-Себя-осуществленном, а значит безусловном полагании 
абсолютная Мысль не просто полагает смысл, созидая тем самым отдельный твар-
ный объект, но полагает Саму Себя – осуществляет Свою природу, исполняет и вос-
производит Себя, исходит из Себя и возвращается к Себе, ибо существует, живет и 
движется исключительно Собою.

Имманентный ритм движения абсолютной Мысли целесообразно выразить в кате-
гориях диалектики. Абсолютная Мысль, взятая как в-себе-сущая целостность – аб-
солютная Мысль как таковая, абсолютная Мысль как саморавное и самотождествен-
ное бытие, устойчивое и постоянное в отношениях со Своим многообразным мно-
жеством, есть всеобщая абсолютная Мысль, или Ипостась. Она есть поистине под-
линное (конкретное) всеобщее, данное в своей наиреальнейшей универсальной 
конкретности, отличное от эмпирически-чувственной и формально-рассудочной 
(неподлинной) всеобщности, ибо в Ней всеобщее имеет Свое конкретно личное 
бытие, совпадая с Мыслью-Идеей, Мысль-Идея дана в виде живой, предельной и 
ультимативной личной целостности, являя тем самым наивысший и аутентичный 
вид всеобщности – конкретную личную всеобщность.

87	 Полагание (нем. Setzen) отражает двойной смысл интеллектуальной операции утверждения («положения») и по-
рождения, созидания бытия. В Своем полагании Абсолют утверждает и воспроизводит Себя, то есть движется не изме-
няясь, и вместе с тем утверждает и творит мир.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201452 <

Будучи конкретно личной всеобщностью, абсолютная Мысль-Ипостась определяет 
Себя, полагает определенный смысл, утверждая тем самым Себя как определенно-
всеобщую или особенную Мысль. Особенная Мысль есть самоопределение всеоб-
щей Мысли, есть волевое деятельное выражение Мысли-Ипостаси. И в этом личном 
волевом акте смыслополагания всеобщей Мысли-Ипостаси раскрывается множе-
ство особенных Мыслей, которые отражают абсолютную Мысль в аспекте Своей 
деятельной соотнесенности с Собой, являют Мысль-для-Себя. Особенные Мысли 
отличаются друг от друга по своему смысловому содержанию, разнятся и обособля-
ются. Вместе с тем, отличаясь друг от друга, они едины с всеобщей Мыслью и, буду-
чи едины с Ней, едины между Собой.

Будучи равенством и тождеством Своего мысленного множества, единая всеобщая 
Мысль полагает Себя в особенные Мысли. Абсолютная личная Мысль как бы раз-
деляется на Саму Себя и Собой положенные смыслы. В ней выделяются мыслящий, 
полагающий Мысль-Субъект и мыслимый, положенный Мысль-Объект. Но если в 
человеческом мышлении такое разделение имело некие оттенки внешней объек-
тивности, поскольку положенный мыслью объект получал свою определенность от 
внечеловеческой мысли сущего объекта, раскрываясь в человеческой мысли как 
мыслепредставление, то в абсолютной Мысли субъектность Мысли-Объекта обна-
жена до своего предела.

Положенный всеобщей Мыслью смысл всецело продуцирован Ей Самой, всецело 
имманентен Ей. Весь акт смыслоопределения совершается исключительно в недрах 
Самой абсолютной Мысли-Ипостаси как подлинно безотносительного бытия88. По-
ложенный смысл явился из Нее и, Сам будучи Ей, вернулся в Нее же. Разделение и 
воссоединение мыслящего и мыслимого свершились в пределах единой Ипостас-
ной основы. Разделение совпало с воссоединением, ибо было изначально нераз-
рывно с ним. Мысль-Ипостась претворила Свою субъективность в объект, всецело 
сохранив Себя, оставшись Сама Собою.

Ее оппозиция оказалась условной оппозицией, развитой в Ее глубинах. Она была Субъ-
ектом полагания, мыслящим-полагающим, Она же была и Объектом полагания, мыс-
лимым-положенным. Ее «противоположность» в виде положенного смысла оказалась 
Ей же Самой, явилась Ее собственным действием. Единая Мысль-Ипостась приобрела 
объективность как исключительно Свою собственную объективность, приобрела ее в 
Себе, Собой и через Себя. Она дистанцировалась от Себя в Себе же, засвидетельствовав 
Свою субъективность в Своей самообъективации. Единая Мысль-Ипостась, разделив-
шись в Себе на мыслимый Объект и мыслящий Субъект, предстала ипостасным Субъ-
ектом, сняв в Себе Свою объективность, представшую моментом Ее собственного, Се-
бя-знающего исполнения. Сами взаимоотношения мыслящего и мыслимого выявили 
внутриличностное отношение, только подтвердив в них личную Мысль и мыслящую 
Личность. Мысль-Личность помыслила нечто и в этом акте воссоздала Саму Себя, вер-
нулась к Себе. Созданная Мыслью дифференциация оказалась Ей же. Мыслящее совпа-
ло с Мыслимым, представ Самим Мыслящим. Мысль-Ипостась, двигаясь вперед, исходя 
из Себя, созерцая собственный смысл, пребыла равной Себе, удержала свое тождество. 
Осуществляя движение, Она вернулась в Себя, претворив процесс различения в про-
стое соотношение с Собой. И это самотождественное в себе различающееся движение 
оказалось вневременным и внепространственным, вечным движением, лишенным 
промежутков и интервалов, чуждым метрических фиксаций.

88	 О Божестве как безотносительном, то есть не имеющем отношения к чему-либо не из Своего бытия положенному, 
см.: «Оно безотносительно (ἄσχετον) и не имеет [ничего] прежде Себя, или с Собою, или после Себя…». «Итак, ника-
кая сумма всего, что говорится о Боге или о том, что около Бога, никогда не сможет быть сущностью Бога, поскольку 
само то, по отношению к чему оно говорится, не сможет когда-либо выразить единственное приличное Единому Богу 
положение – безотносительное и совершенно свободное от действия в отношении чего-либо». Преподобный Максим 
Исповедник. Амбигвы к Иоанну. LVIII (V, 54); LXXIII (XI) // О различных недоумениях у Святых Григория и Дионисия 
(Амбигвы). М., 2006. С. 165, 200.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 53

Рожденные в недрах всеобщей Мысли особенные Мысли не стали Ее частями, не 
превратились в Ее образующие компоненты. Отношение всеобщей Мысли к осо-
бенной преодолело известные отношения части и целого, сводящиеся к аддитив-
ности или эмерджентности, к меризму или холизму. Ипостась-Целое предстала не 
большей или меньшей Своих частей, а равной им, предстала ими самими. Она не 
состоит из множества Своих особенных мыслей, Она отражается и воссоздается в 
них. Единая всеобщая Мысль лишь обнаружилась в деятельном многообразии Сво-
его особенного, лишь воспроизвелась в нем, оставшись Собою. И каждая особенная 
мысль, именуемая в богословии малыми логосоми (λόγοι), предстала Самим Ло-
госом – Логосом-Ипостасью89. Диалектика Логоса-Ипостаси и Его энергий, малых 
логосов, такова, что «Единый Логос есть множество логосов и множество логосов 
есть Единый Логос»90. «…Нераздельно множество логосов в единственном Логосе, 
соразмерном в различии творений; и в обратном порядке – можно заметить, что в 
их множественности они есть Единый через свою связь с Ним»91. «Через созерцание 
этого разнообразия, кто не уразумеет, что единый Логос содержит в Себе множе-
ство логосов, и наоборот, что всё множество есть Единый и находится в состоянии 
всеобщего возвращения к Нему»92.

Диалектическая динамика единого-всеобщего и многого-особенного свойственна 
и Ипостаси Духа. Подобно абсолютной Мысли абсолютное Ощущение движется по-
средством саморазличения, воссоздавая в этом вечном движении имманентный ди-
алектический ритм. Ему также присуще самотождественное в себе различающееся 
движение, в котором всеобщая Ипостась-Ощущение самоопределяется, полагая не-
кое определенное ощущение. Ипостась-Ощущение также претворяет Себя в объек-
тивно-воспринятое, условно отделенное и противопоставленное воспринимающе-
му, и также снимает его в Своей изначальной субъектности, воссоздавая тем самым 
Самое Себя. Его особенные ощущения, Его малые пневмы также тождественны Его 
ипостасному основанию, также неотличны от Него, совпадают с Ним. И нераздель-
ное множество пневм также созерцается в единой Пневме, и можно сказать, что 
Единая Пневма есть множество пневм, и множество пневм есть Единая Пневма.

Раскрывающееся в диалектике единого и многого вечное самодвижение Логоса и 
Пневмы ставит вопрос о соотношении вечного и временного, бесконечного и ко-
нечного. И решить этот вопрос можно только в русле диалектического подхода.

Прежде всего следует подчеркнуть, что абсолютная Божественная бесконечность 
не совпадает с длящейся или тварной бесконечностью. Теологии и философии из-
вестна дифференциация Божественной, качественной и тварной, количественной 

89	 Имеется в виду концепция малых логосов (λόγοι) как энергий Логоса у Максима Исповедника. «В отношении к 
Богу λόγοι – это Божественные идеи, хотения (Ambigua, PG.91, 1081А, f.124a: λόγος, η τω γνωσθηναι υπο Θεου; 1085А, 
f.126a: θελήματα, προορισμοί, Quaest. ad Tahl. XIII, PG.90, 296A, P. 30–31 [р.п. II, 55]); в отношении к каждой вещи – ее 
формирующий принцип, по которому она получила бытие (Ambigua, PG.91, 1080С, f.123Ъ), ее όρος (Ambigua, PG.91, 
1320С, f.227b; Ad Thomam, ibid. 1057B, 114b; Quaest. ad Tahl. LXIV, PG.90, 709B-C, P. 260 [cap. quing. IV, 100]), закон (Orat. 
Dom. expositio, PG.90, 901D, P. 362 [р.п. I, 199]; Ambigua, PG.91, 1280A, f.21 Ib), в отношении к деятельности – ее смысл, 
цель, намерение (σκοπός), план (Cap. theol. II, 76 [р.п. I, 249–250]; Mystagogia 24, PG.91, 713D, P. 525 [р.п. I, 183]), пра-
вило (Quaest. ad Tahl. XXVII, PG.90, 353A, P. 64 [р.п. II, 95])». См.: Епифанович С. Л. Преподобный Максим Исповедник 
и византийское богословие. М., 1996.

90	 Максим Исповедник. PG.91, 1081.

91	 Максим Исповедник. PG.91, 1077.

92	 Максим Исповедник. PG.91, 1081.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201454 <

(оконеченной) бесконечности93. Божественная качественная бесконечность представля-
ет собой особый род бытия, безначальный и бесконечный, данный в абсолютном личном 
существовании. Бог подлинно или качественно бесконечен, поскольку Он есть абсолют-
ное личное энергийно-деятельное Триипостасное Существо, и бесконечностью обладает 
каждая Его Личность-Ипостась, в Которой бесконечность дана в полноте живого, конкрет-
но личного деятельного бытия. Он есть «бесконечная сращенность Трех Бесконечных»94. 

Бог определенно бесконечен как абсолютный деятельный Ум, Мысль и Ощущение, а не 
как тяготеющие к неопределенности незавершенные пространственные или временные 
ряды. Тварная же бесконечность, напротив, имеет начало, но не имеет конца, страдает 
незавершенностью и неполнотой, тяготеет к неопределенности, представляет количе-
ственный прогресс в бесконечность, количественное возрастание конечного, а не беско-
нечность как таковую. Она есть начавшийся и незавершенный неограниченно-неопре-
деленный процесс однообразных состояний. Она есть начало без конца, состояние, но 
не бытийно конкретная полнота и плерома. Она не завершена онтологически, не имеет 
своей полноценной качественной определенности, представляет лишь непрестанное ото-
двигание пространственной или временной границы – своеобразное откладывание ко-
нечного. Но в этом откладывании тварная бесконечность находит себя лишь конечным, 
демонстрирует только обретение и утрату границ, но не достижение конкретной опреде-
ленности бытийного качества. Поэтому тварная бесконечность не является подлинно бес-
конечной, а есть конечное, устремление к бесконечному, отрицание конечного силами 
конечного, заданность бесконечного, но не его данность, оконеченное бесконечное.

Представляя особый род бытия, Божественная качественная бесконечность превосхо-
дит простую формально-логическую негацию конечного. Она не есть пустая абстрак-
ция бесконечности. Она отрицает конечное имманентно диалектически, отрицает, 
включая его в себя. Если тварная бесконечность – только отрицание конечного, то не-
тварная бесконечность – положительная бесконечность, предполагающая и отрицание 
этого отрицания. И в этом двойном отрицании происходит преодоление оппозиции 
бесконечного и конечного в бесконечном, конечное своеобразно исчезает в бесконеч-
ном, сохраняясь как его сторона и аспект. Таким образом, Божественная качественная 
бесконечность есть сверхбесконечность – гипербесконечность, в которой апофати-
ческое отрицание означает несоизмеримое превосходство (καθ̓ ὑπεροχήν) Творца95, 
предполагающее лишенность всякой недостаточности, а значит и способность Творца 
включить в Себя и охватить Собой всю тварь, заключить ее в Себе Своей всё равным 
образом охватывающей бесконечностью96.

93	 Свойственное восточнохристианскому богословию понимание несобственной, тварной бесконечности (вечности) 
как имеющей начало и простирающейся в сверхвременную неопределенность, отражающей способность пребывать 
в тождественности, но сохраняющей возможность изменения, тварной бесконечности как «неподвижного времени» 
(Дионисий Ареопагит) или эонального (αιών – век) времени, где «эон – время, когда оно прекращает свое движение» 
(Максим Исповедник), имеет философское соответствие в понятии конечной бесконечности, наиболее детально разра-
ботанного Гегелем. Подобно этому понятие Божественной бесконечности имеет свое соответствие в понятии собствен-
ной (истинной, подлинной) качественной бесконечности, объемлющей и содержащей в себе всё временное бытие. О 
панентеистической концепции бесконечного Гегеля см.: Robert R. Williams. Hegel's True Infinity As Panentheism. The Owl 
of Minerva 42 (1-2):137–152. 2010; Robert C. Whittemore. Hegel as Panentheist. Tulane Studies in Philosophy 9:134–164. 
1960; Raymond Keith Williamson. Introduction to Hegel's Philosophy of Religion. State University of New York Press. 1984. 
О связи Гегеля с восточнохристианской апофатической теологией см.: Rowan Williams. The Mystery of God in Hegel’s 
Philosophy // The via negative. Prudentia, Supplementary Number. 1981.

94	 «Отовсюду равная, отовсюду та же – как едина красота и величие неба – бесконечная сращенность трех Бесконеч-
ных». Григорий Богослов. Слово XL, 41, PG 36, 417В. Цит. по: Преподобный Максим Исповедник. Амбигвы к Иоанну. 
С (XXXV) // О различных недоумениях у Святых Григория и Дионисия (Амбигвы). М., 2006. С. 277.

95	  Развиваемое Ареопагитом апофатическое отрицание, подразумевающее приложение к Богу определений как 
с «не» (οὐ, μή), так и со «сверх» (ὑπέρ), содержит и диалектику двойного отрицания, в котором бес-конечное как не-
конечное превращается в дважды отринутое конечное, или сверхбесконечное, способное вмещать конечное, тем самым 
позволяя описывать Бога как Того, Кто превосходит любое отрицание. Об апофатическом отрицании см.: DN VII, 2 и др.

96	 «Начиная творящее сущность выступление во-внебытием и благостью, и через всё проходя, и наполняя Собой всё 
бытие, и всему сущему радуясь, Она всё в Себе предымеет; единым преимуществом простоты, отвергнув всякую двой-
ственность, всё равным образом охватывает Она Своей сверхпростой бесконечностью». Дионисий Ареопагит. О боже-
ственных именах. Глава 5. § 9. Дионисий Ареопагит. Сочинения. СПб., 2002. С. 433–435.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 55

Как было верно показано еще Гегелем, конечное и истинно бесконечное не могут 
существовать в качестве двух независимых и равных по достоинству видов бытия97. 
Их равноправие означает дуализм, полное взаимное обособление, а значит урав-
нивание, лишение превосходства бесконечного, нивелирование бесконечного в 
конечном, торжество конечного. Но подлинная логика отношения бесконечного и 
конечного воссоздает логику взаимосвязи абсолютного и относительного, где по-
следнее существует только в отношении к абсолютному, лишено самодостаточного 
бытия, имеет бытие от него, им и в нем. Конечное-относительное не есть от-себя-
сущее, а, следовательно, существует лишь в реляции к бесконечному-абсолютно-
му, не обособлено от него. Не имея собственного основания в себе, будучи чем-то 
становящимся и преходящим, оно присутствует в бесконечном-абсолютном как его 
аспект, явление, модус. Поэтому подлинно бесконечное простирается дальше аб-
страктной негации конечного, тем самым включает и охватывает его.

Бесконечное не есть просто не-пространственное или не-временное, то есть не 
подчиненное пространственно-временной метрике, изолированное от нее бы-
тие. Оно выше самого этого отрицания, а значит, есть все-пространственное и 
все-временное бытие, превосходящее пространство и время, и тем самым разом 
включающее в себя все их модальности. Всепространственный и всевременной 
синтез уже не есть конкретное пространство или время, а нечто большее и превос-
ходящее их. Такой синтез по самой своей природе превосходит тривиальный ко-
личественный синтез, свойственный пространственно-временной метрике. Этот 
качественный синтез достижим лишь в абсолютной бесконечной Мысли и Ощу-
щении. Этот качественный синтез и есть абсолютные бесконечные Ощущение и 
Мысль в виде их особенного энергийного самоопределения. Из этого качественно 
определенного бесконечного развертывается всё мировое бытие, возникают все 
единичные феноменальные данности.

Конечное, пространственно-временное, тварное бытие есть диалектическое яв-
ление, проекция, аспектация Божественного качественного бесконечного бытия. 
Диалектическое соположение бесконечного всеобщего и бесконечного особенно-
го увенчивается диалектически соположенным им конечным единичным бытием, 
тождественным явленному, тварному бытию. При этом единичное тварное бытие 
предстает двойной определенностью – определенностью определенной всеобщей 
или, что то же, определенностью особенной Мысли и Ощущения98.

Энергийно-особенное выступает своеобразным посредником между единично-
явленным, тварным и ипостасно-всеобщим99. Особенная Мысль и Ощущение осу-
ществляют Себя в единичном творении, не отрываясь от Своей ипостасной всеобщ-
ности, неразрывно неся ее в Себе. Будучи деятельно определившейся ипостасной 
всеобщностью, энергийно-особенное определяется в единичном творении, раскры-

97	 «Дуализм, делающий непреодолимой противоположность между конечным и бесконечным, не учитывает того 
простого обстоятельства, что таким образом бесконечное сразу же оказывается лишь одним из этих двух, что его, сле-
довательно, превращают в лишь особенное, причем другим особенным оказывается конечное. …В таком отношении, 
в котором конечное помещается здесь, по эту сторону, а бесконечное – там, по ту сторону, конечному приписывается 
равное с бесконечным достоинство независимости и самостоятельности существования». См.: Г. В. Ф. Гегель. Наука 
логики. § 95. Энциклопедия философских наук. Т. 1. 1974. С. 234.

98	 К единичному тварному бытию мы намеренно прилагаем диалектическую характеристику определенного опре-
деленного, то есть соотносящегося с собой определенного, чтобы показать диалектическую различенность энергии и 
явления-творения в энергии – различенность, предполагающую снятие различенных моментов в одном из моментов 
различения. Подобно этому к единичному тварному бытию можно приложить и аналогичную характеристику особен-
ного особенного, то есть особенного внутри особенной Мысли и Ощущения. О диалектически положенном единич-
ном как спецификации «специального» (от species) и «определенной определенности» (der bestimmte Bestimmte) см.: 
Ильин И. А. Философия Гегеля как учение о конкретности Бога и человека. С. 102; Hegel. W. d. Logik. II, P. 245.

99	  Понятие ипостасно-всеобщего, или всеобщей Ипостаси, включает в себя личностную Ипостась и вместе с ней Ее 
бесконечную, всеобъемлющую Божественную сущность, отражая абсолютное бытие в аспекте целостности, в модаль-
ности в-Себе-бытия. Ср.: «Божественный Логос, будучи весь сущностью полной, ибо Он есть Бог, и весь – Ипостасью, 
не имеющей недостатка, ибо Он есть Сын…». Преподобный Максим Исповедник. Амбигвы к Фоме. II // О различных 
недоумениях у Святых Григория и Дионисия (Амбигвы). М., 2006. С. 18.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201456 <

вая Себя его сущностным основанием. Через это определение Божественной энер-
гии ипостасно-всеобщее присутствует в тварно-единичном, так что само тварно-
единичное как определенность энергийно-особенного есть определенность опре-
делившегося ипостасно-всеобщего, то есть являет собой то, чем делает Себя ипо-
стасно-всеобщее через энергийно-особенное. И в этом выражается диалектическая 
антиномия природы тварного-единичного, которое обретает свое природное тож-
дество и определенность не само от себя, не через исконную самотождественность 
и самоопределеность, а через инотождественность и иноопределенность – посред-
ством диалектического тождества ипостасно-всеобщего и энергийно-особенного, 
посредством определенного движения Личного Бога. И помимо этого определенно-
го движения у творений нет никаких первооснов своей действительной бытийной 
тождественности и определенности100.

Иноопределеность тварной действительности в ее первичных бытийных основа-
ниях означает ее диалектически-различенное тождество с Божественной энергией. 
Причем если различенное тождество ипостасного и энергийного было различен-
ным тождеством в ипостасном, то различенное тождество творения и энергии бу-
дет различенным тождеством в энергийном, ибо речь идет о нисходящей диалек-
тике определения ипостасно-всеобщего, выразившегося в энергийно-особенном и 
через него отразившегося в тварно-единичном101.

В своем отношении к энергийно-особенному тварно-единичное в известном смыс-
ле воспроизводит то же отношение, в котором ипостасно-всеобщее относится к 
энергийно-особенному. В отношении к тварно-единичному энергийно-особенное 
представляет всецелостность тварно-единичного, так что последнее может рассма-
триваться как его своеобразная часть. В то же время образ определенности этой 
части существенно отличается от образа определенности энергийно-особенного в 
ипостасно-всеобщем, где преодолевается всякая частичность.

Диалектика ипостасно-всеобщего, энергийно-особенного и тварно-единичного 
знает только одно волевое самоопределение – волевое самоопределение Ипостаси. 
Вместе с тем она знает две различенно тождественные модальности этого само-
определения, две определенности – собственно энергийную, волевую, деятельную 
и несобственно энергийную, явленно-результативную, тварную. И в этом состоит 
различие и тождество энергии и творения.

Божественное движение, рассмотренное как движение-для-себя, свершилось в 
вечности102. Рассмотренное в этой модальности, оно не имело вне себя явлен-
ного фиксированного результата, не могло быть вне себя завершенным движе-
нием. Можно сказать, что в Своем движении Божественная Мысль (Ощущение) 
имела результатом Сама Себя, результатом и итогом движения Божественной 
Мысли (Ощущения) в вечности стала Сама Божественная Мысль (Ощущение). 
Особенная Мысль была той же всеобщей Мыслью, но лишь с моментом опре-
деленности. И эта определенность не была чуждой извне положенной опреде-

100	 Это не отрицает наличия у творения своей условной «тварной» сущности, то есть сущности, существующей лишь в 
реляции к иным единичным творениям, но не фундаментальной бытийной первосущности, не праоснования. Об этом 
у Дионисия Ареопагита: «Короче говоря, мы не считаем, что среди сущего есть какие-то изначальные творческие сущ-
ности и субстанции…». Дионисий Ареопагит. Глава 11. О божественных именах // Творения. СПб., 2002. С. 537.

101	 Диалектика Ипостаси, энергии и творения начинается с Ипостаси (ипостасно-всеобщего) и осуществляется как са-
моопределение Ипостаси, поскольку речь идет о диалектическом самовыражении и конкретизации личного бытия, за-
ключенного в ипостасной основе. Поэтому можно сказать, что в диалектике самовыражения Ипостаси Ипостась Сама 
в Себе определяет Саму Себя и через это самоопределение определяет тварное. Энергийно-особенное содержит в себе 
ипостасно-всеобщее и выражает его посредством своей определенности, тварно-единичное содержит в себе ипостасно-
всеобщее через энергийно-особенное, также отражая его в себе.

102	 Порождающее творение действие Бога в вечности, разумеется, не означает действия, хронологически предшеству-
ющего творению. Здесь отсутствуют «до» и «после», а имеют место характеристики всеобъемлемости, всепронизанно-
сти и всеохваченности тварного пространственно-временного континуума. О Божественном действии «до» творения 
можно говорить лишь в логическим смысле – в смысле логического предшествования тварному явлению.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 57

ленностью. Она была собственным, всецело имманентным самоопределением 
всеобщей Мысли.

Божественная энергия пребыла вечной, бесконечной и неизменной энергией. Вме-
сте с тем Божественное движение в своей несобственной форме, как сам результат 
движения, предполагающий обособление от рассмотрения Божественного движе-
ния самого по себе, абстрагирование от его видения как чистого, результативно не 
соотнесенного волевого акта, явилось во времени и пространстве. Таким образом, 
одно и то же полагание Божественной Мысли стало вечным самодвижением Мыс-
ли, то есть Ее самополаганием и самовоспроизведением, и наряду с этим претвори-
лось в явление конечного, ограниченного бытия, стало полаганием творения.

Творение есть явление особенной Мысли и Ощущения Бога. В нем отражена диа-
лектика явления особенной Мысли и Ощущения. Познание этой диалектики тре-
бует своеобразного расщепления особенной Мысли (Ощущения) на Саму Себя и 
инобытийную составляющую в Ней Самой. В итоге этого расщепления предстает 
различенное тождество Мысли как единичного смыслового содержания и Мысли 
как Формы, несущей это содержание, – Мысли-в-Себе-и-для-Себя. То же самое нуж-
но сказать и про Ощущение, которое предстанет Субстратом, несущим отдельное 
единичное ощущение, Ощущением-в-Себе-и-для-Себя и самим единичным ощуще-
нием. При этом подобное расщепление не есть формально-логическая дифферен-
циация, а есть диалектически тождественная онтология Мысли и Ощущения Бога.

Инобытие, или диалектическое овнешнение Мысли и Ощущения, есть единичный 
смысл-ощущение103. И этот единичный смысл-ощущение есть частичность, сторо-
на, грань и предел Мысли и Ощущения как Формы и Субстрата. Этот единичный 
смысл-ощущение есть Их определенность, но определенность не в значении чи-
стого волевого акта, а в значении определенного явления. Явленность особенной 
Мысли и Ощущения конечна, предельна и ограничена, ибо она и есть конец, предел 
и граница Мысли (Ощущения) в модальности действия. В его завершенности воз-
никает отдельный феномен, отдельная чувственно-предлежащая и рассудочно-ана-
лизируемая феноменальная данность, отдельное налично сущее нечто.

Подчеркнем, что в понимании явленности как налично данного овнешнения Мысли 
и Ощущения есть кажущаяся сложность. Недоразумение может заключаться в том, 
что под явлением обычно принято понимать не собственно наличное бытие некое-
го объекта, а этот объект в его всецелой данности, то есть в данности эмпирически 
нефиксируемым образом, данности таким, каким мы его не наблюдаем. Например, 
когда мы говорим об определенном дереве, растущем в определенной лесопарковой 
зоне, как о всецелой, всепространственной и всевременной данности, то мы, разуме-
ется, не говорим о нем как явлении. Когда же мы говорим о нем как о конкретном яв-
лении, то говорим с очевидным или подразумевающимся применением операторов 
чувственной достоверности – «здесь» и «теперь». Причем не неких «вообще здесь» 
и «вообще теперь», а определенных «здесь в частности» и «теперь в частности». По 
сути эти операторы представляют не просто дейктические наречия (хронотопиче-
ский дейксис), а философские понятия (здесь и теперь, сейчас – лат. hic et nunc), кон-
кретизирующие бытие предмета в пространстве и времени. Эти понятия отражают 
особенность познавательной ситуации, когда познание объекта осуществляется в 
определенном срезе пространственно-временной длительности. Они подчеркивают, 
что объект не дан во всей полноте, не представлен totum simul, и то, что мы называем 
«объектом», с точки зрения самой строгой чувственной достоверности есть не более 
чем частный фрагмент захваченного чувственным познанием бытия.

103	 Диалектическое овнешнение есть обнаружение себя вовне через себя и в себе же, раскрытие себя вовне через тож-
дественность с собой. Например, у Гегеля (овнешнение – Entäußerung) см.: Наука логики // Энциклопедия философ-
ских наук. Т. 1. М., 1974. С. 350, 362.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201458 <

Будучи основанием своего явления, Божественная энергия, или особенная Мысль и 
Ощущение, есть его парадигмальная сущностная вседанность. Можно сказать, что 
она есть все-явление, но не как тривиальный количественный синтез явленного, 
а как его сущностное, качественно-бесконечное всеединое всё. Она есть неизмен-
ное тождество всех Своих явлений. Она является в конечном творении, и Ее конеч-
ное явление Ей существенно принадлежит. Как сущность Она переливается в Свое 
явление, которое обнаруживает Ее существование. Это существование есть суще-
ственное существование, поскольку явление не отделимо от своей сущности, есть 
сущность в существовании, налично данная сущность. И качественно-бесконечная 
сущностная вседанность творения, пребывающая в особой «теперь вечности» (nunc 
aeternitatis), отражается в особом «теперь времени» – в явлении, налично данном 
hic et nunc, здесь и теперь.

Качественно-бесконечное бытие Мысли-Ощущения раскрывается в единичных ко-
нечных явлениях тварного мира. Каждый единичный феномен пределен, оконечен 
и ограничен именно потому, что отразившаяся и присутствующая в нем бесконеч-
ная, беспредельная и неограниченная Божественная энергия содержательно бога-
че него, в известном смысле больше, чем он. Каждый единичный феномен преде-
лен, оконечен и ограничен, поскольку беспредельная, бесконечная, безграничная 
Мысль и Ощущение результативно определились, то есть Сами положили Себе пре-
дел, финально-завершились, оконечились, а еще точнее – окончились в нем, явили 
в нем Свою имманентную грань. И переход от бесконечного в конечное есть лич-
ностно-качественный переход, обнаруживающий определенность личного волево-
го действия Абсолюта, полагающего конечное как результативный момент Своего 
личного волевого акта.

Переход бесконечного в конечное означает переход Формы и Субстрата-в-Себе-и-
для-Себя в Форму- и Субстрат-в-ином. Этот переход означает диалектическое ов-
нешнение содержания Формы и Субстрата. В своей специфически содержательной, 
инобытийной модальности отдельные смыслы и ощущения абсолютной Формы и 
Субстрата приобретают свою собственную условную самость. Относительно самих 
себя и друг друга они начинают жить своей собственной жизнью, что наиболее пол-
но отражается в бытии живых существ, которые, оставаясь по сути Божественными 
действиями в модальности явленности, имеют осознающее и ощущающее себя ус-
ловное самобытие. Все явления тварного мира приобретают свою тварную, то есть 
вторичную, условную, производно-феноменальную сущность и энергии. Возникает 
устойчивый феноменальный мир с внутренними взаимоотношениями и взаимо
связями. Вместе с тем устойчивость этого феноменального мира есть опосредован-
ная устойчивость. Будучи устойчивостью обоснованного, она коренится в устой-
чивом присутствии качественно-бесконечного энергийного основания во всяком 
наличном феноменальном бытии.

Мир устойчив не от себя, а через иное. Мир положительно устойчив, поскольку во-
вне-себя-сущие Субстрат и Форма положили это овнешнение диалектически, поло-
жили его как Свой собственный момент. В мироздании бытие Субстрата и Формы-
в-ином стало бытием иным-для-Субстрата и Формы. Но таковым иным оно стало 
исключительно с Их изволения, Ими и в Них Самих, ибо Они Сами допустили это 
иноположение. Абсолютная Мысль-Форма и Ощущение-Субстрат стали инобытием 
в Самих Себе, претворились в Свое внешнее, вовне-себя-сущее через Самих Себя, 
явив в этом самопретворении и самоовнешнении Свою абсолютную мощь. И в этом 
самоовнешнении Они остались равными Себе, не изменились, сохранили тожде-
ство с Собой.

Когда мы говорим об особенной Мысли (Ощущении) как всецелом единичного 
явления, когда диалектически отличаем Субстрат и Форму от Их же единичных 



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 59

явленностей, то тем самым мы возвращаемся к ипостасно-всеобщему. Мысль как 
таковая, Мысль вообще, Мысль как неособенная Мысль, отличная от единичного 
смысла, есть Мысль-Ипостась. Подобно Ей Ощущение как таковое, Ощущение во-
обще, Ощущение как неособенное Ощущение, отличное от единичного ощущения, 
есть Ощущение-Ипостась.

Энергийно-особенное имеет свою целостность не само в себе, а в своем всеобщем, 
то есть в своей Ипостаси. Энергийно-особенное есть особенное не самого себя, а 
особенное своего ипостасно-всеобщего. Целостность тварно-единичного также 
восходит к целостности ипостасно-всеобщего, обособившего Себя в особенную 
Мысль. Тварно-единичное есть не автономная единичность, а единичность своего 
особенного как особенного ипостасно-всеобщего. Целостность тварно-единичного 
дана как особенное Ипостаси, как особенно определившая Себя Ипостась. В твар-
но-единичном ипостасно-всеобщее раскрывается особенным образом, и всеединое 
сущностное тождество тварно-единичного коренится именно в особенным образом 
данной самотождественной всеобщей Ипостасной целостности. Именно через Нее 
Божественная энергия оказывается всеединством своего явления, то есть его всеоб-
щим моментом. Именно через Нее Божественная энергия своеобразно превосходит 
свое явление, идентична ему и одновременно больше него.

Диалектика ипостасно-всеобщего, энергийно-особенного и единично-тварного, 
неразрывно связанная с диалектикой бесконечного и конечного, естественно пе-
реходит в диалектику потенциального и актуального. Божественная энергия как 
особенное ипостасно-всеобщего есть потенция актуально-явленного тварно-еди-
ничного, бесконечное энергийное есть потенция конечного тварного. При этом Бо-
жественная энергия есть качественно-бесконечное личное бытие, качественно-бес-
конечная личная потенциальность. Будучи особенной Мыслью и Ощущением, она 
содержит в Себе всё Своего единичного явления и тем самым превосходит его как 
Свою явленную частичность. В отношении к своей явленной частичности энергия 
представляет бесконечную реальность, из которой явление черпает свою конечную 
наличную определенность, получает свою действительность. Это позволяет по-
иному определить мир потенциальных возможностей, существенно расширив его 
диалектическое определение. В таком случае мир потенциальных возможностей 
предстает качественно-бесконечным, вечным и неизменным универсумом Боже-
ственных энергий, себе тождественным и себе равным, в себе движимым своим 
собственным самодвижением, из которого конечный и изменчивый, простран-
ственно-временной актуальный мир явлений черпает свои бытийные определения.

Таким образом, из бесконечного энергийного универсума потенциальных возмож-
ностей происходит явление творения. Каждое творение образовано определенным 
ощущением Пневмы и определенной мыслью Логоса. Каждое творение склады-
вается из особенной Формы и особенного Субстрата, образуя своеобразный гиле-
морфный синтез их явленной инобытийной данности. При этом сам акт творения 
также требует диалектически различенного понимания.

Бог не творит мир в вечности, хотя действует, то есть мыслит и ощущает, имен-
но в вечности. Но Бог не творит мир и во времени, хотя мир разворачивается во 
времени. Вечный акт Бога в виде особенной Мысли и Ощущения проявляется во 
времени, выступая потенцией временного тварного бытия. Вечный акт Бога в виде 
особенной Мысли и Ощущения непосредственно присутствует во временном твар-
ном бытии, ибо Божественная вечность не просто отрицательно внеположена вре-
мени, а вбирает ее в себя. Вместе с тем, присутствуя во времени, вечный акт Бога 
не исчерпывается временем, превосходит время, причем превосходит опять же по 
причине своей качественно-бесконечной природы. Поэтому можно сказать, что Бог 
творит мир и во времени и в вечности вместе, ибо творя, Он присутствует во време-



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201460 <

ни, многосторонне являя в нем Свою качественно-бесконечную вечность. При этом 
Бог не использует никакой субстанции для творения мира. Он творит мир, не нуж-
даясь в онтологических медиаторах и посредниках, что касается учения о «вечной» 
материи: «никто не дерзнет, – если только он совершенно не лишен здравого смыс-
ла, – сказать, что материя безначальна и несотворенна, зная Бога как Творца и Соз-
дателя сущих»104, единственно «воля Божия произвела мир своим могуществом»105.

И тварное бытие есть конечное бесконечного – не самодостаточное конечное, ду-
алистически изолированное от бесконечного, а явленное бесконечное – конечное 
явление бесконечного как своей неотъемлемой сущности (в порядке энергии). 
Поэтому, проявляясь в творении, вечная невидимая Божественная энергия стано-
вится видимой: «Невидимое Его, вечная сила Его и Божество (ἥ τε αἴδιος αὐτοῦ 
δύναμις καὶ θειότης), от создания мира чрез рассматривание творений видимы» 
(Рим.  1:20)106. Ибо Бог, будучи по сущности невидим, многообразно становится 
видим посредством энергий в творениях107. «Тот, Кто выше всякого естества, Сей 
невидимый и неописуемый, в другом отношении бывает видим и постигается»108. 
«Ибо энергия – из триипостасной и поклоняемой сущности, и боголепно нисходит 
к твари, не отделяясь от оной, и творениями познается и именуется, согласно вели-
кому Василию… Ибо нет, не существует ни одного из сущих, которое бы обладало 
силой познать природу Создавшего, тогда как ее творческую и промыслительную 
энергию и силу и сами по себе созерцают разумные из тварных [существ]»109. При 
этом познание Божественных энергий в творениях ведет к познанию Самой Святой 
Троицы: «…“Невидимое Бога” есть ничто иное, как вечная сила Его и Божество, име-
ющие своими громкими глашатаями величественные великолепия тварного мира. 
Ибо, как исходя из сущих [вещей], мы веруем в то, что есть подлинно сущий Бог, так 
и исходя из сущностного различия видов сущих, мы научаемся относительно врож-
денной Ему по сущности Премудрости, лежащей в основе сущих и объемлющей их. 
И опять же, исходя из сущностного движения видов сущих мы познаем врожденную 
Ему по сущности Жизнь, [также] лежащую в основе сущих и наполняющую их. И, 
таким образом, на основании мудрого созерцания творения мы постигаем учение о 
Святой Троице, то есть [учение] об Отце, Сыне и Святом Духе. Ибо Слово, как едино-
сущное, есть вечная Сила Божия, а единосущный Дух Святой – вечное Божество»110. 

104	 Преподобный Максим Исповедник. Амбигвы к Иоанну. LVII (V, 53) // О различных недоумениях у Святых Григория 
и Дионисия (Амбигвы). М., 2006. С. 161.

105	 Эту мысль развивает Иннокентий Херсонский: «Из чего сотворен мир по учению христианскому? Из ничего, то есть 
предшествующей бытию его материи не допускается. Слово из ничего, которым выражается мысль сия, заимствовано 
из Вульгаты. В подлиннике (2 Мак. 7; 28) место сие немного не так читается: здесь говорится, что мир сотворен не из 
ничего, а из не сущих. Это из ничего неудачно выражает мысль, которую хотят означить. В Священном Писании его нет, а 
есть только то, что воля Божия произвела мир Своим всемогуществом». Иннокентий Херсонский. Учение о сотворении 
мира // Сочинения Иннокентия Херсонского. Т. 2. Издание Свято-Успенской Киево-Печерской Лавры, 2000. С. 111.

106	 «τὰ γὰρ ἀόρατα αὐτοῦ ἀπο κτίσεως κόσμου τοῖς ποιήμασιν νοούμενα καθορᾶται ἥ τε ἀΐδιος αὐτοῦ δύναμις καὶ 
θειότης εἰς τὸ εἶναι αὐτοὺς ἀναπολογήτους». ΠΡΟΣ ΡΩΜΑΙΟΥΣ 1:20.

107	 Григорий Палама цитирует Григория Нисского о видимости Бога в творении: «Так же и касательно всего осталь-
ного: невидимый по природе становится видим от энергий, будучи созерцаем в неких, сущих окрест Него, идиомах». 
Свт. Григорий Палама. Антирретики против Акиндина. На написанное Акиндином против света Божественной благо-
дати и ею облагодатствованных Божественно слово возражения четвертое. Глава 9. § 21. Краснодар, 2010. С. 174. Ср.: 
Григорий Нисский. Толкование на заповеди блаженства, 6, PG.44, 1268D–1269A. «Итак, то, что само по себе невидимо 
святым ангелам и человекам, чем иным является, как не сущностью Божией? Ибо Бог, будучи по ней невидим для всех, 
многообразно становится видим посредством энергий». Свт. Григорий Палама. Еще на написанное Акиндином против 
света благодати и духовных даров – слово возражения пятое. Глава 7. § 29. Антирретики против Акиндина. Краснодар, 
2010. С. 214. Ср.: Григорий Нисский. Толкование на заповеди блаженства, 6, PG.44, 1269А.

108	 Григорий Нисский. Толкование на заповеди блаженства, 6, PG.44, 1268; русский пер.: Полное собрание творений… 
СПб., 1913. Т. II. С. 440–441.

109	 Свт. Григорий Палама. Второе слово возражения к Акиндину, приверженцу ереси варлаамова злославия, писавше-
му в ее защиту после бегства и соборного осуждения первого. Глава 8. § 26. Антирретики против Акиндина. Краснодар, 
2010. С. 55.

110	  Преподобный Максим Исповедник. Вопросоответы к Фалассию. Вопрос XIII. Творения. Кн.  II. Изд-во «Мартис», 
1994. С. 55.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 61

Так что посредством всего видимого Бог раскрывается «весь, целиком, как во всех 
вещах вместе, так и в каждой в отдельности: не имеющий различий – в различном; 
бессоставный – в составном; безначальный – в имеющем начало; невидимый – в ви-
димом; неосязаемый – в осязаемом»111. И «всякая Божественная в истинном смысле 
слова энергия в каждом [из сущих], сообразно некоему логосу, по которому [оно] 
существует, особым образом указывает (ύποσημαίνει) собою на всего целиком 
(άμερώς) Бога»112, так что «Он есть всё, чего Он является Причиной, как мы позна-
ли это из Его творений»113.

4. Энергийный реализм потенциального и критика теории мультиверса

Понятие логосно-энергийного тела (всеединого тела, энергийно-потенциального 
тела) можно приложить не только к человеческому телу, но и к любому физическо-
му объекту. Данное понятие весьма отчетливо раскрывает панэнергийный онто-
логический реализм, демонстрируя неразрывную связь универсума динамических 
Божественных идей и порождаемой ими действительности. В контексте этого ре-
ализма понятие потенциального интерпретируется как содержательно определен-
ное бытие и тем самым решительно противопоставляется неопределенно-вероят-
ностным трактовкам.

Энергия-потенция не тождественна субъективной человеческой абстракции, спо-
собной произвольно допускать плюрализм мирового бытия. Энергия-потенция су-
ществует объективно, и именно в ее объективности гарантирована устойчивость 
и определенность всех мировых явлений. Будучи сущностной основой своего ак-
туального явления, энергия-потенция предстает его реальной и объективной воз-
можностью – сущностной, существенной возможностью, возможностью, которая 
необходимо осуществлялась, осуществляется и осуществится. Учитывая диалекти-
ку энергийно-потенциального и тварно-актуального, можно сказать, что потенци-
альность и есть сама актуальность, а не нечто всецело обособленное от нее. Потен-
циальность есть актуальность как реальное или существенно возможное, а актуаль-
ность есть потенциальность как действительно проявленное.

Раскрываемая в рамках тринитарно-энергийной метафизики имманентная бытий-
ная определенность потенциального и актуального, имеющая свое основание в аб-
солютном реализме потенциального, созидающего всю действительность актуаль-
ного бытия, позволяет аргументированно оппонировать псевдонаучной концепции 
квантового солипсизма114 и концепции «параллельных миров» – мультиверса (муль-
тивселенной), пришедшей из фантастической литературы и во многом блокирую-
щейся с псевдофилософией постмодернизма.

Следует заметить, что термин «мультиверс» имеет философское происхождение. 
Изначально он нес этический смысл (моральный мультиверс), обозначая особую 
пластичность природного бытия в аспекте этической целереализации человека, 
способного по своему произволу изменять и преобразовывать природу сообразно 
своим ценностным нормам115. В естественно-научное знание, а главным образом в 

111	 Максим Исповедник. Цит. по: О. Клеман. Истоки. Богословие отцов Древней Церкви. М., 1994. С. 83.

112	 Преподобный Максим Исповедник. Амбигвы к Иоанну. LXXIX (XVII) // О различных недоумениях у Святых Григо-
рия и Дионисия (Амбигвы). М., 2006. С. 232.

113	  Там же. XLIII (V, 39). С. 145.

114	  О критике квантового солипсизма см.: Соловьев Н. А. Актуальные вопросы метафизики // Метапарадигма. Вып. 1. 
СПб., 2013. С. 79–82.

115	 Неологизм «мультиверс» принадлежит У.  Джеймсу, использовавшему его в сфере этики, а не физики: «Видимая 
природа, пластичная и безразличная, суть моральный мультиверс (moral multiverse), если так можно сказать, а не мо-
ральный универс». Отсюда приложение термина «мультиверс» к онтологии в целом выглядит противоречиво, посколь-
ку придает онтологическим спекуляциям оттенок антропоцентрического произвола и фантазирования. См.: James W. 
Is Life Worth Living? 1895. Internat. Jrnl. Ethics 6: 10. The Will to Believe, and Other Essays in Popular Philosophy, Longmans, 
Green and Co., New York, 1895. Цит. по: James W. Is Life Worth Living? Philadelphia. 1896. P. 26.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201462 <

физику, он попал через реинтерпретацию, осуществленную писателями-фантаста-
ми, адаптировавшими этот термин к онтологии116. Сегодня понятие мультиверса, 
как правило, используется в двух смыслах – локальном (специально-научном) и 
пришедшем из мира фантастической литературы всеобщем онтологическом, под-
разумевающем пролиферацию вселенных117. В последней версии концепт мульти-
верса подвергается жесткой критике рядом известных физиков, настаивающих на 
исключительно ненаучном характере данного понятия118.

Фантасмагорический концепт мультиверса, возникающий, по точному замечанию 
Н. Мэнсона, как вполне закономерный итог отрицания идеи Бога-Творца, строится 
на фундаментальной ошибке, заключающейся в ложном обособлении актуального 
и потенциального и последующей трактовке последнего на манер первого119. Сле-
дуя логике этого подхода, вначале актуальное и потенциальное предстают как ис-
ключительно внеположенные друг другу данности, причем актуальное трактуется 
как наиболее достоверная и обоснованная реальность, а потенциальное, напротив, 
рассматривается как нечто онтологически двусмысленное, неопределенно-вероят-
ностное. Но если кроме актуального по сути ничего нет, если оно интерпретируется 
в виде исключительно от-себя-данного бытия, лишенного своего созидающего ино-
бытия, то представление о потенциальном можно почерпнуть только из самого же 
актуального. В таком случае актуальное умножается и пролиферируется, а затем 
определяется как потенциальное, то есть актуально данный мир получает свое обо-
снование не через имманентную инаковость потенциального, а через себе подоб-
ные миры, через теорию «многомирия».

Сущность теории мультиверса сводится к идее множества «добавочных» миров, су-
ществующих по подобию нашего мира120. Эти миры трактуются как альтерверс (па-
раллельные миры) – альтернативные классические реальности, которые по своей 
природе есть тривиальные аналоги нашего мира121. Наш мир просто обосновыва-
ется через свои же копии, через дурную пролиферацию актуальной действитель-
ности, которая фантастически умножается в сознании последователя концепции 
мультиверса. Как описывает мультиверс Д. Дойч, если один Дэвид сидит сейчас у 
себя в кабинете и пишет книгу, то другой Дэвид в параллельной вселенной пьет чай 
или кофе, причем ни один из этих Дэвидов не более реален, чем другие122. При этом 
представления о «другом» (в терминологии Д. Дойча также «теневом») Дэвиде, как 
и о «другом» («теневом») мире, заимствуются из набора известных актуальностей 
нашего мира вне апелляции к иноприродной нашему миру реальности.

116	 Об универсализации термина М.  Муркоком и другими фантастами см.: Mann  G. The Mammoth Encyclopedia of 
Science Fiction. Robinson. 1999. P. 219–221; Heaphy M. Science Fiction Authors: A Research Guide. Author Research Series. 
Libraries Unlimited. 2008. P. 162; The encyclopedia of fantasy. Macmillan. 1999. P. 668.

117	 Наиболее обширную классификацию современного использования понятия «мультиверс» дает Б. Грин, выделяю-
щий по меньшей мере девять смыслов использования термина. П. Дэвис призывает отличать мультиверс как всеобщую 
quasi-онтологию от иных, главным образом научных смыслов этого понятия, полагая, что для них необходимо сохра-
нить термин «универс». Подход П.  Дэвиса предстает наиболее обоснованным. См.: Paul Davies, Cosmic Jackpot: Why 
Our Universe is Just Right for Life, Houghton-Mifflin Co., New York. 2007. P. 31–32; Greene B. The Hidden Reality: Parallel 
Universes and the Deep Laws of the Cosmos, Knopf, New York. 2011. P. 309. 

118	 Среди современных физиков концепции мультиверса наиболее решительно оппонируют П. Войт, Л. Смолин, П. Дэ-
вис, Д. Эллис, П. Штейнхард и др. См.: Woi P. Not Even Wrong: The Failure of String Theory and the Search for Unity in 
Physical Law, Basic Books, New York. 2006; Smolin L. The Trouble with Physics: The Rise of String Theory, the Fall of a Science, 
and What Comes Next, Houghton Mifflin Harcourt. New York. 2006; Davies P. Cosmic Jackpot: Why Our Universe is Just Right 
for Life, Houghton-Mifflin Co., New York. 2007; Ellis F. R. Does the Multiverse Really Exist? // Scientific American, 19 Jul 2011. 

119	 Н. Мэнсон рассматривает концепцию мультиверса как «последнее прибежище отчаянного атеиста». См.: N. Manson. 
God and Design: The Teleological Argument and Modern Science London: Routledge. 2003. P. 18. 

120	 Безупречные с философской точки зрения определения концепции мультиверса дает Н. Мэнсон, рассматривающий 
ее как теорию добавочных миров к нашему миру, или множества миров, подобных нашему. См.: N. Manson. God and 
Design: The Teleological Argument and Modern Science London: Routledge. 2003. P. 14, 17.

121	 В представлении сторонников концепции мультиверса альтерверс, или параллельные миры, есть совокупность 
альтернативных классических реальностей физического мира. Термин предложен М. Б. Менским.

122	  См.: Дойч Д. Структура реальности. Ижевск, 2001. С. 219.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 63

Альтернативные параллельные миры в концепции мультиверса не есть подлин-
ное инобытие, не тождественны иноприродному alteritas нашего мироздания, 
а единоприродны с нашим миром и, соответственно, представляют лишь quasi-
альтернативы, онтологическую тавтологию. В таком случае потенциальное, кон-
струируемое по образу и подобию актуального, просто исчезает в параллельно вы-
строенных актуальных мирах, превращается в «параллельную актуальность». А это, 
в свою очередь, ведет к нивелированию самого актуального, поскольку оно стано-
вится актуальным среди множества других актуальностей, и отличить более акту-
альное от менее актуального не представляется возможным. В итоге мы не имеем 
ни потенциального, ни актуального, а лишь релятивизацию всех онтологических и 
соответственно мировоззренческих констант, что, несомненно, сближает теорию 
мультиверса с постмодернизмом, ведет к созданию «постмодернистской физики»123.

5. Опыт недуальной антропологии: человек как тринитарная монада

Когда мы говорим о логосно-энергийном характере человеческой телесности, то 
следует иметь в виду, что понятие логосно-энергийного тела может быть рассмотре-
но в двух аспектах. С одной стороны, оно может совпадать с универсальным энер-
гийно-потенциальным значением, допускающим приложение данного понятия к 
любому физическому объекту, включая и человеческое тело. С другой стороны, оно 
может иметь специфически антропологическое значение, отражающее неповтори-
мое своеобразие теоморфной конституции человеческого существа, несущей в себе 
черты Божественного образа бытия.

Всякое человеческое существо представляет собой особого рода единство, в связи 
с чем оно может быть рассмотрено как особая монада. При этом приложение мо-
надических характеристик к человеческому существу не означает пунктуального 
следования лейбницианской монадологии. Монадология Лейбница учит о всеце-
лой психической определенности и известной простоте монад. В нашей же онто-
логии развивается принципиально иная монадология, в которой сотворенная Бо-
гом монада не исчерпывается психической определенностью и имеет внутреннюю 
структуру124. При этом сам термин «монада» используется нами в традиционно-бо-
гословском значении единосущия, предполагающем структурную определенность 
единого личного существа.

Следует особо отметить, что понятие монады, отражающее единосущие (ομοούσιος, 
consubstantialitas) как природное (сущностное) тождество и целостность, приходит 
из богословия. Восточнохристианское учение о Триипостасном Боге исходит имен-
но из понятия монады: «…изначальная монада (μονὰς ἀπ’ ἀρχῆς), движимая к диа-
де (δυάδα), остановилась на триаде (Τριάδος)»125; «…Божество выступило из еди-
ничности (μονάδος) по причине богатства, преступило двойственность (δυάδος), 
…и определилось тройственностью (Τριάδος)»126; «Всецелая монада во всей Троице, 
и вся Троица – во всецелой монаде – Ὅλη ἡ μονὰς ἐν ὅλῃ τῇ Τριάδι, καὶ ὅλη ἡ Τριὰς ἐν 

123	 Как постмодернистскую физику теорию мультиверса охарактеризовал один из создателей теории струн Йоширо 
Намбу. Термин «постмодернистская физика» широко применяется для характеристики синтеза физических теорий 
и постмодернистских спекуляций. См.: Nambu Y. Directions of Particle Physics, EFI preprint 85–71, 1985; Carson C. Who 
Wants a Postmodern Physics? // Science in Context. Volume 8. Issue 04. Winter 1995.

124	 Следуя Лейбницу, монада совмещает простоту и сложность, понимаемую как многообразие состояний (модифи-
каций) и отношений монады. Вместе с тем внутренняя структура монады у Лейбница не подлежит конкретизации, 
остается неразличенной, различению подлежат лишь многообразные содержания восприятий монады. 

125	 Григорий Богослов. Слово 29, О богословии третье, о Боге Сыне первое. PG.36, col. 76. Перевод приводится по: 
Иларион (Алфеев), игум. Жизнь и учение Св. Григория Богослова. СПб., 2001. С. 268.

126	 Григорий Богослов. Слово 22, О мире. PG.35, col. 1160. Перевод приводится по: Григорий Богослов. Слово 22. О 
мире, говоренное в общем собрании единоверных, бывшем после примирения // Творения Григория Богослова: в 2 т. 
СПб., 1910. Т. 1. С. 332.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201464 <

ὅλῃ τῇ μονάδι»127. В этом учении монадические свойства Божественного бытия все-
цело согласованы с Триипостасностью, троическим многообразием личного образа 
существования, отражающим структурную определенность внутрибожественной 
жизни. В этом учении Бог есть не просто Монада, но и Троица, а также основание 
бытия всех монад: «Бог для нас монада есть, монад причина (основание) – Μονὰς 
ἡμῖν ὁ Θεός ἐστι, μονάδων αἰτία»128.

Будучи единосущной Монадой, Бог является причиной сообразных Себе существ-
монад, к которым относится прежде всего образ Божий по преимуществу, венец 
творения – человек. Являясь тварной монадой, человек являет в себе образ Бога 
через особую триадическую (тринитарную) структуру своей конституции, которая 
различно конкретизируется восточнохристианским богословием129. В контексте на-
шей онтологии целесообразно подчеркнуть доселе мало выявленный триадический 
характер конституции человеческого бытия в аспекте пневма-логосной (логосно-
энергийной) телесности и созерцательно-управляющего «я» человека130.

Говоря о пневма-логосном (логосно-энергийном) теле в специфически антропо-
логическом смысле, мы вводим дополнительное значение этого понятия, фикси-
рующее теоморфную соотнесенность человеческой конституции. Действительно, 
в самом созидаемом Божественными энергиями человеческом теле присутствуют 
определенные онтологические подобия Божественного Логоса и Пневмы, Формы-
Мысли и Субстрата-Ощущения. Речь идет о когнитивных структурах человеческой 
телесности – специфической телесной рефлексии и сенсорном восприятии, посред-
ством которых тело становится своеобразным орудием человеческого «я». Разуме-
ется, речь идет не просто об отдельных органах тела, не о прямой «натуралистиче-
ской» теоморфности человека, а о холистских (эмерджентных) реалиях телесной 
жизни и опыта, в своей структурной целостности превосходящих его отдельные 
данности. Подчеркнем, что в данном случае речь идет о телесности как целостном 
биопсихическом феномене, являющемся проводником человеческой деятельности 
вовне, ad extra, о согласованной организации и работе сенсорной и рефлексивной 
систем, а не об отдельно взятых органах и частях тела. Используемое нами понятие 
телесности в таком случае близко феноменологии, где эмпирическое всегда связано 
с метаэмпирическим, «видимое никогда не дано в чистом виде, но всегда как бы 
“охвачено” невидимым»131.

С естественно-научной и философской точки зрения допустимо признать реалии 
рефлексивных процессов уже на телесном уровне. Сформулированный М. Мерло-
Понти философский призыв познать рефлексию в рамках телесного опыта, рас-
крыть взаимосвязь чувственного восприятия и смыслового значения в постигае-
мом феномене, порожденный стремлением преодолеть односторонность эмпириз-
ма и рационализма, находит свой отклик в естественно-научных представлениях о 
взаимной корреляции рефлексии и нервной деятельности человека, позволяющих 

127	 Максим Исповедник. Схема Святой Троицы. Maximus Confessor. Additamenta e uariis codicibus. Theorema // Clavis 
Patrum Graecorum / cura et studio M. Geerard. Turnhout: Brepols. 1979. Vol. 3. P. 444. Перевод приводится по: Михали-
цын П. Е. Схематичное изображение тайны Троичности преподобным Максимом Исповедником (по изданию С. Л. Епи-
фановича) [Электронный ресурс]. Режим доступа: http://www.bogoslov.ru/text/2722340.html. Об этом трактате см.: 
Епифанович С. Л. Материалы к изучению жизни и творений преп. Максима Исповедника. Киев, 1917. С. 78–80. 

128	 Там же.

129	 Традиционная богословская тема образа Божиего как образа Троицы, Imago Trinitatis, в восточнохристианском 
богословии раскрывается прежде всего через аналогии ума, слова (мысли, мышления) и духа (внутреннего чувства). 

130	 Данная версия теоморфности впервые тематизирована Н. А. Соловьевым. См.: Соловьев Н. А. Религиозно-фило-
софские и естественно-научные основания российского консерватизма. Современный российский консерватизм: сбор-
ник статей. М., 2011. С. 52. 

131 См.: Janicaud D. La phénoménologie dans tous ses états. Paris. 2009. P. 51.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 65

выделить особый телесный уровень рефлексивных процессов132. Этот уровень на-
ряду с сенсорным восприятием отражает определенную Богообразность человече-
ской телесности, представляющей собой разумно-чувствующее действующее тело – 
своеобразное орудие человеческого «я», использующего телесную рефлексию и вос-
приятие в качестве средств своей целереализации.

Человеческое «я», которое в данном случае отождествляется с интеллектуально-ин-
туитивным, разумно-созерцающим началом – умом (нусом, νοῦς), оперирует пер-
цептивно-рефлексивными данными и тем самым управляет телом и всей телесной 
деятельностью, выступая в виде средоточия телесной активности человека. Исполь-
зуя техноморфные аналогии, можно сказать, что когнитивные структуры человече-
ского тела, а через них и вся телесная организация, предстают для человеческого 
«я» своеобразным перцептивно-рефлексивным дисплеем, отражающим внешний 
мир133. Этот перцептивно-рефлексивный дисплей несет в себе рационально-дискур-
сивное оформление чувственного опыта, выступающего живым носителем рацио-
нально-дискурсивного начала, то есть раскрывается оформленным чувством и чув-
ствующей формой. Посредством этого дисплея человеческое «я» созерцает и управ-
ляет телом. Человеческое «я» сообщает рефлексии и восприятию единую волю и 
единое действие, хотя сами по себе восприятие и мышление существуют как бы 
обособленно, представляя условно независимые процессы. В рамках своего центра 
они непрерывно согласовываются и взаимодействуют, существуют едино и нераз-
дельно, хотя и не сливаются, не утрачивают своего качественного своеобразия. Тем 
самым человеческое «я» осуществляет не только созерцающую, но и управляющую 
роль, раскрываясь как созерцательно-управляющее «я». Таким образом, созерца-
тельно-управляющее «я» человека в единстве с рефлексией и ощущением образу-
ют особое триединое бытие, в определенном виде воспроизводящее триадическую 
структуру Абсолюта: человеческое «я»-нус уподобляется Богу-Отцу – абсолютному 
«Я»-Нусу, Которое также управляет Своей Формой-Мыслью и Своим Субстратом-
Ощущением, являя принцип монархии в троическом единосущии волящего, дея-
тельно-энергийного бытия. В итоге триадическая конституция человека может 
быть обозначена как пневма-логосное тело не только в силу сопричастности Боже-
ственным энергиям, но и в силу своей теоморфности, сообразности Богу.

Предложенная нами структурно-конститутивная аналогия человека и Абсолюта 
является одной из возможных и не претендует на всецелое исчерпание темы тео-
морфности, поскольку не существует аналогии, способной всецело исчерпать эту 
тему как по причине сверхтождественного превосходства нетварного Первообраза 
над тварным образом, так и по причине дискурсивной неопределимости тварного 
образа, восходящей к дискурсивной неопределимости Первообраза, подразумева-
ющей невозможность всецело завершенных определений абсолютной реальности 
и абсолютоподобной действительности. Вместе с тем следует отметить, что обозна-
ченная нами аналогия представляет определенную новацию, поскольку тематизи-
рует теоморфность человеческой телесности, что дает несомненные преимущества 
для анализа теоморфности человека и феномена свободы в контексте философско-

132	 Связь рефлексии и тела подтверждается главным образом при исследовании взаимосоотнесенности само-рефлек-
сии и нервных процессов. При этом под само-рефлексией понимается размышление над собственным опытом, вклю-
чающее внутреннюю речь, то есть знание, отличное от самосознания как непосредственного знания самого себя. См.: 
Johnson S. C., Baxter L. C., Wilder L. S., Pipe J. G., Heiserman J. E., Prigatano G. P. Neural correlates of self-reflection. Brain 
2002, 125(Pt 8):1808–14; Kjaer T. W., Nowak M., Lou H. C. Reflective Self-Awareness and Conscious States: PET Evidence for a 
Common Midline Parietofrontal Core. Neuroimage 2002, 17(2):1080–6; Johnson M. K., Raye C. L., Mitchell K. J., Touryan S. R., 
Greene  E.  J., Nolen-Hoeksema  S. Dissociating medial frontal and posterior cingulate activity during self-reflection. Social 
Cognitive and Affective Neuroscience 2006, 1(1):56–64.

133	 Данная аналогия используется Н. А. Соловьевым: «При этом созерцающе-управляющее Я живого существа видит 
внешний мир как бы на дисплее своего собственного логосно-энергийного тела…». См.: Соловьев Н. А. Религиозно-
философские и естественно-научные основания российского консерватизма. Современный российский консерватизм: 
сборник статей. М., 2011. С. 62.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201466 <

го и научно-эмпирического познания134. Последнее апеллирует эмпирически вери-
фицируемыми данными, в связи с чем выявление теоморфности человека уже на 
телесном уровне для него представляет особую ценность. При всем том подобное 
выявление не отрицает иные уровни теоморфности, как не отрицает всю сложность 
и многоплановость рефлексивного и чувственного познания, очевидно, не исчер-
пывающегося исключительно телесным уровнем.

Состоящая из созерцательно-управляющего «я» и рефлексивно-чувствующей теле-
сности, монада являет собой пример осуществления свободы. Посредством мо-
надической когнитивной структуры монадическое «я» получает информацию о 
собственном теле и внешних физических объектах и сообразно ей и своим пред-
почтениям организует свободную целесообразную телесную деятельность. Мона-
дическое «я» опознает чувственно-смысловые репрезентации собственного тела и 
внешних ему объектов, транслируемые когнитивной структурой монадического 
тела, а затем инициирует обратные реакции тела, то есть управляет телом, а по-
средством него и всей внешней деятельностью. При этом телесная определенность 
монады предстает особой осознанной телесной определенностью.

Принцип гилеморфизма получает в бытии монады свое высшее, осознанное осу-
ществление, поскольку вещественные субстрат и форма выступают сознающей 
рефлексивно-чувствующей действительностью, особым телосознанием. Это тело-
сознание неразрывно связывает человеческую телесность с фокусом и средоточием 
человеческого сознания в виде созерцательно-управляющего «я»-нуса. Тем самым 
человеческая свобода, исходящая из волевого импульса «я»-нуса, проецируется в 
телесную деятельность человека. Так преодолевается картезианский дуализм, стро-
ящийся на абсолютизации оппозиции материальной и душевной субстанции, а так-
же раскрываются необходимые предпосылки для фиксирования и анализа феноме-
на свободы на телесном уровне человеческого существования. Так утверждается 
недуальная тринитарная антропология, укорененная в недуальной тринитарной 
метафизике.

6. Возражения атеизму и теологическому фатализму

Обосновывая свободу, тринитарно-энергийная метафизика возражает миросозер-
цаниям, нивелирующим ее как первопринцип и явление бытия. К таким миросо-
зерцаниям относятся прежде всего атеизм и теологический фатализм. Оба миросо-
зерцания различно отрицают свободу, но сближаются в том, что в Боге, существует 
Он или нет, невозможно искать причину свободной деятельности человека.

Фундаментальное противоречие атеизма заключается в том, что в своих исходных 
положениях он стремится освободить человека от Бога, а в своих последних вы-
водах в силу логики развертывания собственных посылок лишает человека всякой 
свободы. Характерным для атеизма является аргумент от отсутствия Бога: «если Бог 
существует, то у человека нет свободы» (Бакунин), названный «онтологическим до-

134	 О перспективе тематизации теоморфности человеческой телесности: «А в подобном смысле, по примеру не-
которых учителей Церкви, отражение образа Божия можно находить даже в человеческом теле, потому что в его 
благороднейшем устройстве и величественном виде, обращенном горé, очень ясно выражаются и свойства души раз-
умно-свободной и царственное достоинство человека в кругу всех земнородных. Следовательно, можно сказать, что 
не в какой либо части, или силе, или способности, но во всем человеке, более или менее, отражается образ Божий». 
Митр.  Макарий (Булгаков). Православно-догматическое богословие (по изданию четвертому, Санкт-Петербург, 
1883 г.). Свято-Троицкая Православная Миссия. Т. 1. 2005. С. 325. «Так как тело – близнец богообразной души, а душа 
лишь вместе с телом составляет человека, то она, обитая в теле, которое тоже сотворил Бог, отчасти и в теле отражает 
свое богообразие, вследствие чего – и в опровержение еретиков-гностиков, считавших тело злом по природе, – не-
которые отцы учат, что образ Божий пребывает даже и в человеческом теле. В этом смысле надо понимать и слова 
при отпевании: “Плачу и рыдаю, егда помышляю смерть, и вижду во гробех лежащую по образу Божию созданную 
нашу красоту, безобразну, безславну, не имущую вида”». Иустин Попович. Догматика Православной Церкви. Часть 
вторая // Собрание творений преподобного Иустина (Поповича). Т. II. М., 2006. C. 214. Святые Отцы, указывающие 
на образ Божий в теле, например: lust. Martyr. Dial, cum Tryph. С. 4 // PG. T. 6. Col. 481D-485C; lren. Adv. haer. II, 33,4 
// PG. T. 7a. Col. 833AB; IV, 4,3 // PG. T. 7a. Col. 982B-983A.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 67

казательством» атеизма135. Но этот аргумент несостоятелен, поскольку, во-первых, 
атеизм не имеет ясного представления о Боге как абсолютно свободном (всесво-
бодном) Существе, способном одаривать сотворенный мир свободой, а, во-вторых, 
отвергая Бога как источник свободы, атеизм оставляет человека один на один с 
абсолютизируемым природным миром, из которого невозможно почерпнуть пред-
ставление о свободе.

Атеизм априори имеет искаженное понятие Бога, рассматривая Его как неабсолют-
ное, ограниченное существо, рядоположенное с иными существами и явлениями, 
способное лишь ограничивать их деятельность, порабощать. В таком случае в пред-
ставлениях атеиста Бог превращается в космического монстра, не желающего и не 
способного наделить Свои творения свободой. Но это в корне противоречит хри-
стианскому понятию Бога как всеблагого и ничем не ограниченного Существа  – 
Носителя совершенной свободы, являющегося Источником всех форм свободы в 
сотворенном Им мироздании, а вовсе не условным ограничивающим фактором.

Отрицая Бога, атеизм отрицает и свободу. Рассматривая мироздание вне Боже-
ственного присутствия, атеизм оказывается неспособным сохранить представ-
ление о ней. Отрицание Бога равнозначно признанию мироздания как от-себя-
положенного, самодостаточного и самодовлеющего бытия. Отрицание Бога пред-
полагает абсолютизацию мироздания – рассмотрение мироздания на манер уни-
версальной природной субстанции, порождающей все явления сущего. Но такая 
субстанция оказывается безличным и безвольным бытием, следовательно, в ней не 
может быть найден источник свободы.

Будучи всецело безличным и всецело лишенным воли бытием, универсальная при-
родная субстанция в представлении атеизма сама порождает всё многообразие ми-
ровых явлений, но очевидно, что породить свободу она не в состоянии, поскольку 
ей не обладает. Безличное, лишенное воли бытие не может порождать волящую 
личность и, несомненно, не может произвести присущую волящей личности сво-
боду. Единственное, что может порождать и распространять безличное природное 
бытие, – это отношение необходимости, то есть нецесситаризм, или тотальный 
детерминизм. Тотальный детерминизм выражается в неограниченном и всеобъ-
емлющем господстве безличных природных законов. В таком случае весь мир пре-
вращается в пространство исключительного господства необходимых причинно-
следственных цепей, находящих свое воплощение в природных закономерностях. 
Им подчинено всё, вне их ничего не существует. Следовательно, онтологическому 
деспотизму безличных природных закономерностей должна всецело подчиняться и 
свободная человеческая личность. Это означает, что свободная человеческая лич-
ность по сути призрачна и эфемерна, то есть человек не обладает подлинным и пол-
ноценным личным существованием, а всецело зависит от безличных природных 
реалий. В контексте подобных представлений акт свободной воли нивелируется, 
а личность деперсонализируется, превращаясь в заложника причинно-следствен-
ных цепей безличной природной жизни, становясь ее модусом – случайным и не-
существенным проявлением. Так атеизм редуцирует человека к модусу безличной 
природной субстанции, искажая представления о человеке, лишая его свободы и 
личного бытия.

Не принимая тотальный детерминизм, исходящий из атеистических предпосылок, 
тринитарно-энергийная метафизика возражает всем видам отрицания свободы и 
абсолютизации детерминации, в том числе и теистическим. Подчеркнем, что для те-
истической метафизики, признающей свободу воли, определенные трудности пред-
ставляет так называемый теологический фатализм, полагающий принципиальную 

135	 Формулировка восходит к Масарику Т. Г. См.: Левицкий С. А. Трагедия свободы. М., 1995. С. 38; Masaryk T. G. Rusko 
a Evropa. Praha, Jan Laichter. 1913.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201468 <

неразрешимость вопроса соотнесения Божественного всемогущества и человече-
ской свободы, а потому жертвующий человеческой свободой ради всемогущества 
Бога и, как следствие, искажающий образ Бога и человека. Тринитарно-энергийная 
метафизика предлагает свое решение этого вопроса, удерживающее как всемогу-
щество Бога, так и свободу человека, исходящее из панэнергийной онтологии.

Как целостный концепт теологический фатализм был наиболее последовательно 
сформулирован в предшествующем столетии Н. Пайком136. Следует отметить, что 
представления Н.  Пайка формировались в русле классического теизма, поэтому 
вопрос о всемогуществе Бога им рассматривался исключительно в аспекте всеве-
дения (предвидения). Н.  Пайк обозначил свои тезисы следующим образом: если 
Бог верно знает, что в определенное время Джон пострижет траву на лужайке, то 
Джон уже не может отменить свое действие, ибо знание Бога совершенно истинно. 
В таком случае, резонировал Н. Пайк, Джон лишается свободы выбора. Несмотря на 
свою кажущуюся простоту, аргумент Н. Пайка ввел в тупик мысль западноевропей-
ских теологов. Это осложнилось тем, что Н. Пайк, как ему казалось, рассмотрел все 
возможные решения вопроса.

Аргументация Р. Пайка исходит из истины Божественного всеведения, которая не 
подлежит сомнению. В своем развернутом варианте она выглядит так:

1.	 Всеведающий Бог знает, что Джон пострижет лужайку в субботний полдень. 
Бог знает это раньше, чем Джон пострижет лужайку.

2.	 Всё Божественное знание совершенно непреложно и истинно.

3.	 Никто не может противоречить совершенной истине.

4.	 Никто не может изгладить знание Бога в прошлом.

5.	 Никто не может отменить существование Бога в прошлом.

6.	 Если всеведающий Бог знает, что Джон пострижет свою лужайку в субботний 
полдень, то Джон может избежать этого действия лишь следующим образом:

	 6.1.	 Будучи способен представить знание Бога ложным. 
	 6.2.	 Будучи способен изгладить знание Бога о прошлом.  
	 6.3.	 Будучи способен изгладить существование Бога в прошлом.

7.	 Из тезисов 2 и 3 альтернатива 6.1 невозможна.

8.	 Из тезиса 4 альтернатива 6.2 невозможна.

9.	 Из тезиса 5 альтернатива 6.3 невозможна.

10.	 Следовательно, если Бог существует и знает, что Джон пострижет свою лужай-
ку в субботний полдень, Джон не имеет власти избежать этого действия, значит, 
Джон несвободен137.

Контраргументация теологическому фатализму также формировалась в русле клас-
сического теизма. Она представляет различные интерпретации Божественного 
всезнания и сводится к нескольким стандартным решениям, получившим в фило-
софской литературе свои фиксированные названия138.

136	 См.: Pike  N. Divine Omniscience and Voluntary Action // The Philosophical Review, 74(1): 27–46. 1965. God and 
Timelessness, New York: Schocken. 1970; A Latter-Day Look at the Foreknowledge Problem // International Journal for 
Philosophy of Religion, 33 (June): 129–164. 1993.

137	 Последовательность тезисов Н. Пайка излагается нами в согласии с его первостепенной работой, а также в соответ-
ствии с распространенной в философской литературе схемой. См.: Pike N. Divine Omniscience and Voluntary Action // The 
Philosophical Review, 74(1): 27–46. 1965. P. 31–34; Fischer J. M., Todd P., N. Tognazzini. Engaging with Pike: God, Freedom, 
and Time // Philosophical Papers. Vol. 38. No. 2 (July 2009): 247–270.

138	  Систематизация и детальный разбор всех решений, включая их недостатки, даны в работах Л. Загжебски. См.: 
Zagzebski  L. The Dilemma of Freedom and Foreknowledge, Oxford: Oxford University Press. 1991; Recent Work on Divine 
Foreknowledge and Free Will // Robert Kane(ed). The Oxford Handbook of Free Will. 2002; Foreknowledge and Free Will // 
The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2011 Edition), Edward N. Zalta (ed.).



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 69

Аристотелевское решение предполагает, что необходимые утверждения о случай-
ном будущем не обладают истиной и вообще не имеют смысла139. Но такой подход 
ограничивает статус Божественного знания, сводя на нет как само знание, так и 
всю логику поставленного вопроса.

Боэцианское решение (решение, предложенное Боэцием в VI веке) исходит из от-
рицания прошлого знания Бога, акцентируя несоразмерность Бога со временем. 
В русле этого подхода постулируются следующие тезисы: Бог знает будущее не из 
прошлого, а из вечности, следовательно, Он не вовлечен в отношения временной 
причинности, не может предопределять из прошлого будущее. Но это дает толь-
ко новую формулировку проблемы, а не ее решение. Стоит отметить, что Н. Пайк, 
как и все теологические фаталисты, вовсе не утверждает, что Бог знает события 
исключительно из прошлого, а приводит прошлое лишь ради большей конкрет-
ности и убедительности в аргументации140. Если всезнающий Бог знает, что Джон 
пострижет свою лужайку в вечности, то детерминизм, разумеется, не ослабляется, 
а только усиливается. Вечность Бога означает Его одновременное присутствие во 
всех временных измерениях, включая прошлое, настоящее и будущее, что опять от-
брасывает нас к исходной постановке проблемы.

Оккамистское решение (решение, предложенное Оккамом в XIV  веке) основыва-
ется на различении «жестких» и «мягких» утверждений о прошлом. Первые реаль-
но происходят в прошлом, а вторые лишь высказываются о прошлом, не включая 
его в себя. Это означает, что существование Бога в прошлом, как и прошлое пред-
ставление Бога о будущем, не являются строгим или жестким прошлым, а частич-
но принадлежат будущему. Но в таком случае мы только спекулируем о прошлом и 
будущем, устраняясь от решения вопроса, заменяя его второстепенной проблемой 
временных отношений, несущественных для Бога. В аргументации Н. Пайка поня-
тие прошлого легко заменяется на всеобъемлющую вечность, а общий смысл до-
водов остается в силе. В конечном счете, оккамистское решение возвращает нас к 
боэцианскому.

Молинистское решение (предложено в XVI веке Луи де Молина) исходит из наличия 
у Бога особого среднего знания (scientia media), которым Он знает действия разум-
ных тварных существ. Посредством него Бог видит, что выберет человек, но Он не 
предопределяет выбора, и основанием выбора всегда остается свободная человече-
ская воля.

Такое знание может пониматься в двух смыслах. С одной стороны, оно может по-
ниматься как опосредованное и апостериорное знание, если в этом знании Бог 
предвидит все возможные следствия действий тварных существ исключительно из 
самих действий, как бы не зная их наперед. В этом случае Бог в вечности «просчи-
тывает» все альтернативные варианты поведения творений и на основании этого 
принимает решения, что ставит под сомнение совершенство Его знания и вновь 
возвращает нас к позиции Аристотеля. С другой стороны, Бог может знать действия 
творений всецело априорно, провидя сущностные основания их свободного выбо-
ра, а не судя по действиям. В таком случае среднее знание отождествляется с непо-
средственным всезнанием Бога, что не дает никаких решений, а просто возвращает 
нас к исходной постановке проблемы.

139	 Аристотелевское решение исходит из отрицания Аристотелем применимости к случайным будущим событиям 
принципа бивалентности (двузначности) в силу их потенциальной, а не актуальной осуществленности, что рассматри-
вается им на широко известном примере о завтрашнем морском сражении (Aristoteles. De interpretatione IX). Разумеет-
ся, такой подход не применим к Богу, для которого все события есть уже осуществившиеся события. 

140	 Н. Пайк признает знание Бога от вечности, интерпретируя это знание не просто негативно – как пребывающее вне 
временных отношений, но и позитивно – как всевременное присутствие Бога, присутствие Бога в каждом моменте. См.: 
Pike N. Divine Omniscience and Voluntary Action // The Philosophical Review, 74(1): 27–46. 1965. P. 29–31.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201470 <

Все выше рассмотренные решения могут быть охарактеризованы как неудовлетво-
рительные. Нами они были приведены неслучайно, поскольку нам хотелось про-
демонстрировать всю сложность поставленного вопроса. Но почему же на него не 
дает адекватный ответ западноевропейская мысль? Может быть, она исходит из не-
полного представления о Боге?

Еще славянофилы отмечали, что западноевропейская мысль поражена рациона-
лизмом. Обособляя знание от волевого акта, воздерживаясь от рассмотрения осо-
бенностей волевых процессов, она дает упрощенный образ личного существа, не 
видя целостной личности с ее волящим разумом141. Истоки такого рационализма, 
несомненно, коренятся в теологии, которая не знает особенного Божественного 
действия, а вместе с ним и Бога как целостное разумно-волевое существо. Казалось 
бы, вопрос о свободе воли человека и всемогуществе Бога при последовательном 
рассмотрении должен предстать как вопрос о свободе воли человека и всемогущей 
свободной воли Бога, но этого не происходит. Вопреки всякой логике, акцент пере-
носится на соотношение человеческой воли и Божественного всезнания, хотя имен-
но в этом аспекте вопрос оказывается принципиально неразрешимым, ибо взятое 
отдельно знание еще ничего не говорит о специфике волевого акта. Тем не менее, 
аналитика Божественного действия в западноевропейской мысли неизменно выпа-
дает из решения вопроса, а само направление решения сбивается в роковую и не-
конструктивную плоскость.

Подчиняясь принципам классического теизма, не знающего различения сущности 
и действия в Боге, трактующего действия Бога как тварные, западноевропейская 
мысль оказывается неспособна привлечь анализ Божественных энергий для возра-
жения теологическому фатализму. Она содержит теологические импликации, кото-
рые не позволяют ей тематизировать специфику Божественного действия, посколь-
ку такое действие для нее тварно, а стало быть изначально носит ограниченный и 
преимущественно ограничивающий характер.

Если акт Бога тварен, то он уже не может нести абсолютной, всесовершенной, не-
ограниченной свободы. Если акт Бога тварен, то он относителен, несовершенен, 
ограничен. Разумеется, он больше тяготеет к обусловливанию и ограничению иной 
воли, подобно тому, как в самом тварном мире взаимные действия ограниченных 
тварных существ носят преимущественно ограничивающий друг друга характер. 
Если же тварный акт абсолютизируется, то абсолютизации подлежит и его ограни-
ченность, то есть он превращается в преимущественно ограничивающее действие. 
Но это означает, что теологический фатализм порождается самим классическим те-
измом, превращается в его неизбежного спутника.

Преодоление дилеммы свободной воли человека и Божественного всемогущества ле-
жит на путях преодоления классического теизма с его отрицанием различения сущ-
ности и энергии в Боге. Вместо того чтобы отчуждать и изолировать Бога и челове-
ка, необходимо раскрыть их имманентность, и в этой имманентности обнаружить 
основания человеческой свободы. Необходимо учесть, что нетварные Божественные 
энергии, которые и есть Сам Бог, присутствуют в человеке, а стало быть именно Сам 
Бог является основанием, источником и причиной человеческой свободы.

В противовес теологическому фатализму тринитарно-энергийный панентеизм фор-
мулирует систему положений, в контексте которой предложенная Н. Пайком ситу-
ация предстает в ином свете. Эти положения можно представить в следующей по-
следовательности.

141	 Напомним, что понятие «волящий разум» («разумеющая воля») у А. С. Хомякова имело изначальный теологиче-
ский смысл. Мыслитель применял его не только к человеку, но и к Богу, полагая, что мир явлений возникает из свобод-
ной воли Бога.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 71

1.	 В вечности142 Бог знает, что человек совершит действие x в момент t.
2.	 Божественное знание истинно и непреложно.
3.	 Бог обладает вечным абсолютно свободным всемогущим волевым действием, 
поскольку такое действие и есть Сам Бог.
4.	 Человек обладает относительно свободным волевым действием.
5.	 Всеблагой Бог желает человеческой свободы.
6.	 В Своих действиях Бог имманентен миру, включая и человека. Весь мир пре-
бывает в Боге, включая и всякое человеческое действие.
7.	 Совершая действие x в момент t, человек будет пребывать в абсолютно свобод-
ном вечном действии Бога.
8.	 Абсолютно свободное волевое действие Бога будет основанием, источником и 
причиной относительно свободного волевого действия человека.
9.	 Совершая действие x в момент t, человек совершит его свободно, поскольку 
основанием его свободы будет Сам Бог.
10.	 Для того чтобы человек совершил действие несвободно, необходимо чтобы:
	 10.1.	 Бог не желал человеческой свободы.  
	 10.2.	 Человек был способен отменить действие Бога в момент t.  
	 10.3.	 Человек был способен отменить абсолютно свободную природу дейст
вия Бога.
11.	 Но эти альтернативы, очевидно, невозможны.
	 11.1.	 Альтернатива 10.1 невозможна из тезиса 5.  
	 11.2.	 Альтернатива 10.2 невозможна из тезиса 3.  
	 11.3.	 Альтернатива 10.3 невозможна из тезиса 3.
12.	 Следовательно, человек совершит действие x в момент t свободно при точном 
знании Бога о содержании этого действия, выступающем основанием, причиной и 
источником его свободного характера.

Из приведенных положений видно, что именно Бог в Своих всесвободных действи-
ях выступает гарантом свободного действия человека, а вовсе не препятствием 
человеческой свободе. При рассмотрении атеизма мы установили, что бытие Бога 
является онтологическим и логическим антецедентом человеческой свободы. При 
рассмотрении теологического фатализма мы конкретизировали это положение, 
раскрывая антецедент человеческой свободы во всесвободной энергийной жизни 
Бога. Синтезируя возражения атеизму и теологическому фатализму, можно постро-
ить следующую последовательность положений, раскрывающих основание челове-
ческой свободы в Боге.

1.	 Мир представляет собой не автаркическое самобытие, а инобытие Бога.
2.	 В основании мира лежит вечная, личная (триипостасная), абсолютно свобод-
ная, всемогущая энергия Бога.
3.	 Будучи всемогущей, личной и абсолютно свободной, энергия Бога способна 
создавать свободную личность, обеспечивая и поддерживая ее свободное бытие.
4.	 Подлинная свобода должна порождаться только свободой, иметь своим основа-
нием свободу. Причем меньшая свобода должна иметь своим основанием большую 
свободу, менее совершенная – более совершенную, но не наоборот.
5.	 Человеческая личность с присущей ей свободой создается энергией Бога.
6.	 Человеческая свобода имеет своим основанием всесовершенную, абсолютную 
свободу, укорененную в энергии Бога.
7.	 Человеческая личность подлинно свободна, поскольку основанием ее свободы 
является всесовершенная, абсолютная свобода Бога.

142	 Здесь и далее под вечностью мы имеем в виду объемлющее всё время бытие, столь же вневременное, сколь и все
временное. Такое понимание вечности приложимо как к Божественному знанию, так и к Божественному действию.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201472 <

7. Тринитарно-энергийная космодицея

Постулируя имманентность Абсолюта и мира в Божественных энергиях, тринитар-
но-энергийная метафизика актуализирует и по-своему разрешает один из слож-
нейших вопросов философии – вопрос космодицеи. Данный вопрос был блестяще 
сформулирован С. Н. Булгаковым, связавшим его с диалектикой софийности миро-
здания, с выявлением антиномического содержания софийности мира, который в 
одно и то же время есть и не есть София, тождествен ей и отличается от нее143. Ут-
верждающая насыщенность мира высшими смысловыми содержаниями последова-
тельная космодицея, как это убедительно показал С. Н. Булгаков, должна исходить 
из панентеистического видения взаимоотношения мира и Абсолюта, видения, в 
котором Абсолют созидает мир, давая место относительному бытию в Себе Самом, 
сохраняя причастие (μέθεξις) мира Своим высшим смыслам144. Осуществленный 
во всей полноте и предельном логическом выражении, подобный подход должен 
привести к раскрытию абсолютной онтологической обоснованности мироздания, 
то есть к раскрытию его обоснованности в Абсолюте, Абсолютом и через Абсолют – 
к его видению во всеобъемлющем вечном Боге. Тем самым ультимативное обосно-
вание получает и научно-познавательная деятельность человека, направленная на 
изучение мира, а в ней и ее высшая форма – философское познание как φιλο–σοφία.

Предлагаемая тринитарно-энергийной метафизикой космодицея отвечает всем 
требованиям софийного панентеистического видения мира. Бог творит и хранит 
мир в Себе Самом, так что мир существует только в Боге, Богом и через Бога. Рож-
даемый Умом-Отцом, Божественный Логос-София пронизывает Своими энергия-
ми-идеями всё мироздание, вводя в мир высшие смыслы, делая возможным его по-
знание. Исходящая из Ума-Отца, Божественная Пневма пронизывает мир Своими 
энергиями-ощущениями, вводя в мир высшие ощущения, также гарантирующие 
его познаваемость. В итоге мир предстает явлением Божественных энергий Логоса 
и Пневмы, обретает абсолютное обоснование в Божественных действиях. Так фор-
мулируется пневма-софийная или пневма-логосная энергийная космодицея. Через 
нее обосновывается возможность познания мира человеком, который, будучи отра-
жением Бога, способен извлекать из мира имманентно присущее ему эмпирическое 
(сенсорными органами) и дискурсивное (рефлексией) знание, синтезируя его сво-
им интуитивным интеллектом, тем самым в процессе распоряжения знанием и свя-
занной с ним творческой деятельности отчасти уподобляясь своему Творцу. В сво-
ем систематическом оформлении это знание принимает характер научного знания, 
так что пневма-логосная космодицея полагает гносеодицею как общее оправдание 
познания, а в ней и эпистемодицею как оправдание науки, включая философию145.

Развиваемая тринитарно-энергийной метафизикой космодицея исходит из непо-
средственной бытийной связи Бога и мира, связи, имеющей свое средоточие ис-
ключительно в Боге. Тринитарно-энергийная космодицея строится на основании 
последовательной абсолютологии, отталкиваясь от всеобъемлемости и всемощно-
сти Абсолюта, созидающего и сохраняющего мир вне каких-либо онтологических 
медиаторов. Мирообъясняющий потенциал тринитарно-энергийной метафизики 

143	 См.: Булгаков С. Н. Свет невечерний // Булгаков С. Н. Первообраз и образ: сочинения в 2 томах. Т. 1. М., 1999. 
С. 197.

144	 Об этом аспекте понятия космодицеи см.: Булгаков С. Н. Софийность твари (космодицея) // Вопросы философии и 
психологии. 1916. Кн. 132–133. С. 80.

145	 Идея научности энергийной логологии восходит к Максиму Исповеднику, говорящему о Божественном движении 
«как бы о некоем научном принципе (οιονεί τις επιστημονικός λόγος), заключающемся в сущности сущих…», полага-
ющему, что познание логосов делает «осуществимым метод научного исследования поистине истинно Сущего (ὄντως 
ὄντος ἀληθοῦς)». См.: Преподобный Максим Исповедник. Амбигвы к Иоанну. LXXX (XVIII); LXXIX (XVII) // О различных 
недоумениях у Святых Григория и Дионисия (Амбигвы). М., 2006. С. 232, 234–235. Понятие «эпистемодицея» (от др.-
греч. ἐπιστήμη – «научное знание, наука», «достоверное знание») используется нами в значении оправдания науки, в 
том числе философского познания через ее взаимосвязь с бытием, включая абсолютную первореальность. О возмож-
ности использования термина см.: Serrese M. Der Naturvertrag, Frankfurt a. M., 1994. P.45.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 73

заключается в антиномической диалектике Божественных энергий и мира, и толь-
ко посредством этой диалектики она устанавливает в мире позитивное онтологи-
ческое содержание. Отсюда тринитарно-энергийная метафизика не знает тварной 
софиологии146, отрицает представления о мировой душе и прочих природно-твар-
ных посредниках между Богом и созданным Им миром. Претворяя в жизнь проект 
православной энергийной космодицеи, намеченный С. Н. Булгаковым, она вполне 
лишена недостатков учения о тварной Софии, переносит представления о Софии в 
область Божественного бытия, усматривая начало и истоки всеединства единствен-
но в Боге, а залог великого синтеза, намеченного В. Соловьевым, в восточнохристи-
анском учении о Божественных энергиях147.

Постулируя абсолютное обоснование мира в Божественных энергиях, тринитарно-
энергийная метафизика чужда абсолютизации мира. Строящаяся на теоцентриче-
ской антиномической диалектике Бога и мира, она отрицает абсолютизацию мира, 
исходящую как из Бога, так и из самого мира, при всем том удерживая неразрывную 
связь мира и Божественного бытия. Отрицание абсолютизации мира здесь исходит 
из дистинкции Божественной сущности и энергий, не допускающей обожествление 
мира, нетождественного сущности Бога, но также ставящей мир в зависимость от 
энергий Бога, следовательно, не допускающей обожествление мира как независи-
мого бытия. Мир здесь не тождествен сущности Бога, но не имеет и специфически 
обособленной от Бога сущности, то есть рассматривается как подлинно относитель-
ное, лишь в отношении Бога сущее бытие. Поэтому фундированность мира в Боге, 
или абсолютная обоснованность мира в тринитарно-энергийной метафизике, не 
совпадает с наделением мира абсолютными свойствами.

В аспекте космодицеи тринитарно-энергийная метафизика оппонирует двум видам 
пантеизма – акосмизму (мироотрицанию) и космотеизму (миробожию). Следует 
отметить, что поверхностно рассмотренные, эти миросозерцания имеют некото-
рые сходные черты с панентеистической метафизикой по причине использования 
теистической терминологии, а также в силу признания идеи имманентности миро-
здания и некоего высшего принципа. Между тем такое сходство обманчиво, оно 
исчерпывается лишь использованием общих философских категорий и не прости-
рается до содержательного единства. Указанные миросозерцания не могут рассма-
триваться как родственные панентеистической метафизике, поскольку исходят из 
взаимоисключающих предпосылок и, как следствие, вовлечены с ней в контрадик-
торное отношение. Ниже мы раскроем некоторые особенности тринитарно-энер-
гийной космодицеи, проведя смысловую демаркацию между тринитарно-энергий-
ным панентеизмом, пантеистическим акосмизмом и космотеизмом.

Рассматривая мир как проекцию Божественных энергий, тринитарно-энергийная 
метафизика не впадает в мироотрицание. Теистическая панэнергийная онтология 
не несет в себе акосмических аберраций. Ей чужд акосмизм, исходящий из пред-
ставлений о субстанции как единственно возможном содержании абсолютного 

146	  Здесь мы противопоставляем тварную натуроцентрическую софиологию, развиваемую В.  С.  Соловьевым, 
С. Н. Булгаковым и др., нетварной теоцентрической софиологии, развиваемой, например, Е. Н. Трубецким.

147	  Оставшийся окончательно неосуществленным проект панэнергийной космодицеи изложен С.  Н.  Булгаковым в 
работе «Софийность твари (космодицея)». См.: Булгаков С. Н. Софийность твари (космодицея) // Вопросы философии 
и психологии. 1916. Кн. 132–133. Имеется в виду проект великого синтеза В. С. Соловьева, предполагающий синтез 
философского, религиозного и научного знания.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201474 <

бытия, не знающий энергийного динамизма в Боге148. В отличие от моносубстан-
циальных онтологий акосмизма, где мироздание входит в единое как в вечную не-
определенную ночь, неспособную к движению в аспекте своего самораскрытия149, 
где мира в смысле положительного сущего, собственно говоря, нет вовсе150, пан
энергийная онтология удерживает и сберегает непосредственно наличное бытие 
мира во всем его содержательно-предметном богатстве. Различая сущность и энер-
гии в Боге, тринитарно-энергийная метафизика отказывается рассматривать Бога 
только как инертную простоту, неподвижную или безразличную тождественность 
сущности, в которой «гибнут» все явления мирового бытия, а видит в Боге сущност-
ное равенство, пребывающее в действии, и через это действие утверждающее Свое 
инобытие. Раскрывая бытийную связь Бога и мира в энергиях Бога, она последо-
вательно утверждает и обосновывает действительность самого мира, опровергая 
нигилистический акосмизм.

Мир как универсум налично сущего в его множественной данности обретает в три-
нитарно-энергийной метафизике особое положение, ценность и смысл, поскольку 
предстает произведением Божественных энергий, соотнесен с ними, существует 
ими и в них. Только через причастие энергиям Бога мировые явления не утрачива-
ют своей определенности, не лишаются своеобразия. Только через причастие энер-
гиям Бога они имеют свое бытие, принадлежат сущему и в силу этого могут быть 
рассмотрены как хорошо обоснованные явления, phenomena bene fundata.

Мир принимается тринитарно-энергийной метафизикой во всем многообразии 
его качественных определенностей, но принимается на особых условиях – как ино-
положенное, не-от-себя-данное, не автаркичное, не самодостаточное бытие. Обо-
снование мира в тринитарно-энергийной метафизике осуществляется не из самого 
мира, а из его инобытия – Бога. Мир принадлежит сущему, но принадлежит не че-
рез себя, а исключительно через энергии Сущего. И именно этот образ принадлеж-
ности возвышает и возвеличивает мир, позволяет увидеть в нем не бесцельную и 
бессмысленную груду механически нагроможденных фактов, а познать как прояв-
ление Высшего Начала – особый вид теофании, пронизанный высшими смыслами 
и ощущениями.

Тринитарно-энергийная космодицея имеет внемировые истоки. Эта форма космо-
дицеи прекрасно сформулирована епископом Каллистом (Уэром), подчеркиваю-
щим, что паламистская панэнергийная онтология позволяет видеть мир как таин-
ство, в котором человек призван открывать характерную и своеобразную уникаль-
ность каждой сотворенной вещи. В свете паламистского панэнергизма выявляется 
исключительная ценность всякой вещи в Боге, так что каждая вещь предстает во 
всей отчетливости, единственности, неповторимости и одновременно становится 
прозрачной, поскольку за всем и во всём обнаруживается Божественное бытие. 
«Исихаст лучше любого сенсуалиста или материалиста может оценить достоинство 
каждой вещи, ибо он всё видит в Боге и Бога во всём, – указывает Каллист (Уэр). – 
Не случайно в паламистских спорах XIV столетия святой Григорий Палама со сво-
ими сторонниками-исихастами последовательно отстаивал духовный потенциал 

148	  Здесь и далее под акосмизмом мы понимаем специальную философскую характеристику, данную Гегелем для опи-
сания моносубстанциалистских философских систем – односторонних философских систем субстанциальности (Спи-
нозы, элеатов), сужающих представление об абсолютном до бездеятельного абстрактного единства (неподвижное, 
окостенелое Одно), неспособного к активному самопроявлению, и, следовательно, полаганию инобытия. Логическим 
следствием системы субстанциальности является всецелая деонтологизация мира, исчезновение мира как такового. 
Отметим, что в критике акосмизма Гегель предвосхищал принципы панентеистической метафизики, требуя от субстан-
ции движения и действия. См.: Г. В. Ф. Гегель. Лекции о доказательстве бытия Бога. Лекция шестнадцатая // Гегель. 
Философия религии: в 2 т. М., 1975–1977. 

149	  См.: Гегель Г. В. Ф. Лекции о доказательстве бытия Бога. Лекция шестнадцатая // Гегель. Философия религии: в 2 т. 
М., 1975–1977. С. 461.

150	  Гегель Г. В. Ф. Энциклопедия философских наук. Т. 1. Наука логики. М., 1974. С. 329.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 75

(spiritual potentialities) сотворенного материального мира и, в частности, физиче-
ского тела каждой человеческой личности»151.

Специфика тринитарно-энергийной метафизики заключается в том, что она видит 
актуально наличное бытие мира и в то же время не ограничивается этим видением. 
Она видит в мире нечто большее мира, антиномически приемлет и совмещает два 
образа миро-воззрения.

С одной стороны, человеческое сознание ради нужд практической деятельности 
требует инструментального отношения к миру. Оно должно признать и познать 
вещи такими, какими они даны нам налично, – в простом единстве с собой, в из-
вестной устойчивости, статичности, стабильности и самоотнесенности. И эта точ-
ка зрения вполне приемлема для тринитарно-энергийного панентеизма, не отвер-
гающего условной самости мироздания, отвергающего лишь его абсолютизацию. 
Миро-воззрение, в контексте которого вещи соответствуют своим имманентным 
определениям, покоятся в пределах своих качественных границ, обладают опреде-
ленной непроницаемостью друг для друга и достаточностью для самих себя, при-
нимается тринитарно-энергийной метафизикой.

С другой стороны, тринитарно-энергийная метафизика не ограничивается подоб-
ным подходом. Она стремится выделить в наличном бытии вещей наиболее су-
щественное, проникнуть в их предельное основание, познать их соотнесенность с 
иным, что и составляет подлинную задачу философского познания и чаяния рели-
гиозного опыта. И это миро-воззрение образует смысловой стержень тринитарно-
энергийного панентеизма, причем стержень, не отвергающий первый подход.

Ссылаясь на Каллиста (Уэра), можно сказать, что тринитарно-энергийная панен-
теистическая философия предполагает особое двойное зрение, поскольку видит 
одно и то же мироздание в различных фокусах. Она видит плотность и основатель-
ность (solidity) мира, знает характерность и своеобразие вещей, простирающуюся 
до восхищения буйным многообразием творения. Она также видит прозрачность 
(transparency) мирового бытия, знает единство вещей в Боге. При этом уровень тео
фанической прозрачности не отменяет уровень плотности, второе зрение не зат-
мевает, а, напротив, обостряет первое: «как это ни кажется странным и парадок-
сальным, чем более прозрачной становится вещь, тем в значительнейшей степени 
постигается ее неповторимость»152.

Совмещая два вида миро-воззрения, панентеистическая метафизика предостерега-
ет от односторонней абсолютизации первого вида, усматривая в утверждении его 
единственности источник космотеизма, деифицирующего наличное бытие мира во 
всей его непосредственности, не видящего за мировыми явлениями глубинных ме-
тафизических пластов, не раскрывающего их сущностных оснований в Боге.

Отметим, что критика космотеизма представляется непростой задачей, поскольку 
этот тип миросозерцания способен мимикрировать под христианство, прикрывать-
ся христианской теистической терминологией. Достаточно указать на основателя 
космотеизма (как религии и отдельного философского направления) В. Л. Пирса, 
стремившегося (под влиянием Э.  Геккеля) прикрыть расистские и пантеистиче-
ские идеи христианской терминологией, чтобы сделать их привлекательными для 

151	 Kallistos Ware (Bishop of Diokleia). Silence in Prayer: The Meaning of Hesychia // The Inner Kingdom. Crestwood, NY: 
St. Vladimir's Seminary Press. P. 109.

152	 Kallistos Ware (Bishop of Diokleia). Through the Creation to the Creator. London. 1997. P. 9.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201476 <

среднестатистического европейца153. На деле же его космотеизм означал лишь веру 
в саморазвивающееся в соответствии со своими имманентными законами миро-
здание – безличный эволюционный процесс, который в будущем должен породить 
нового бога («божественный уровень сознания»), с начальной стадией в виде «раз-
ума белой расы»154. Подобно В. Л. Пирсу, другой известный космотеист Н. Ловелл 
также следует расистско-эволюционистским воззрениям, ожидая нового Бога в гря-
дущем155. Но даже если космотеизм не связан с расизмом, то он всё равно остается 
религией эволюционирующего космоса, где не остается места личному Богу, что 
демонстрируют взгляды крупного теоретика космотеизма М. Несьяху, также ожида-
ющего возникновение нового Бога в результате космической эволюции156.

Между тем в своих крайних проявлениях подобное состояние чревато возникно-
вением синдрома болезненного рационализма (rationalisme morbide), который, 
будучи спроецирован в жизнь общества, может иметь самые катастрофические 

153	 Расистско-эволюционистский космотеизм В.  Л.  Пирса стилизуется под христианство вплоть до заимствования 
фраз о вездесущии Бога и копировании внешней структуры христианской организации в виде космотеистических 
«церквей». Эта тенденция была обоснована еще Э. Геккелем в рамках проекта «Лиги монистов», считавшим, что на-
туралистический монизм должен заменить христианство, разработав свой культ и церковную организацию. Под 
влиянием расистского эволюционизма Э. Геккеля находился Гитлер и формировал свои космотеистические взгляды 
В. Л. Пирс. О эволюционистском расизме Э. Геккеля см.: Gasman D. Haeckel’s Monism and the Birth of Fascist Ideology. 
New York: Peter Lang. 1998; Weikart R. From Darwin to Hitler: Evolutionary Ethics, Eugenics, and Racism in Germany. New 
York: Palgrave Macmillan. 2004; Robert J. Richards. The Tragic Sense of Life: Ernst Haeckel and the Struggle over Evolutionary 
Thought .Chicago: University of Chicago Press. 2007. О расизме В. Л. Пирса см.: Swain, Carol M. Contemporary Voices of 
White Nationalism in America. New York, NY: Cambridge University Press. 2003.

154	 См.: Pierce W. L. Cosmotheism Trilogy.

155	 Cм.: Lowell N. Credo: A Book for the Very Few. JPS Books. 1999.

156	 См.: Nessyahu M. Ma'ada Ha'Cosmos vey Hevrat Ha'Mada (Cosmic Science and the Scientific Society); Tel Aviv: Katavim. 
1953; Ḳosmoteizm (Cosmotheism). Ramat Gan: Poeṭiḳah, 1997.

157

158	 Там же.

Трактовка мироздания как от-себя-сущего бытия, отрицание теистических пред-
ставлений о едином личном Боге в пользу идеи становящегося абсолюта, признание 
безличного эволюционного космического процесса в качестве ведущего фактора 
духовного развития делают космотеизм и тринитарно-энергийный панентеизм ан-
тагонистическими миросозерцаниями. При этом в сравнении с тринитарно-энер-
гийным панентеизмом, космотеизм несет весьма пессимистический взгляд на мир. 
Если сторонник тринитарно-энергийной метафизики способен к двойному миро-
воззрению, то космотеист абсолютизирует налично-сущую вещность, не знает ни-
чего кроме нее, по сути впадает во все-вещность, в панреизм. Но оставаясь один на 
один с вещами, которые в его глазах исчерпываются своей наличной данностью, 
за которыми в его понимании нет иной реальности, человек утрачивает живой 
контакт с бытием. Как убедительно показывает Х. Телленбах, такой обедненный и 
упрощенный взгляд на мир и составляет характерный признак меланхолика (typus 
melancholicus). «Вещи для него имеются лишь в чистом наличии, в разобщенности 
(Vereinzelung), где лишены взаимной соотнесенности (Bezogenheit)… Внутримирно 
встречающееся (innerweltlich Begegnende) становится подобным мозаике, которая 
распадается на фрагменты, на отдельные точки, так что вместо единой композиции 
теперь лишь сумма частей»157. Из его зрения выпадает сущность вещи, происходит 
отождествление реальности (Realität) и действительности (Wirklichkeit). Имея пе-
ред своим взором лишь обособленно наличное, состоящее из неподвижных, статич-
ных вещей, он уподобляется читателю иноязычного текста, знающего лишь слова, 
но не способного установить связи между ними158. Такой человек лишается грамма-
тики бытия, становится неспособен читать книгу мироздания.

 Tellenbach  H.  Die  Räumlichkeit  der  Melancholischen.  II  Mitteilung:  Analyse  der  Raumlichkeit  melancholishen  Dasein 
//  Der  Nervenarzt.  1956.  Bd.  27.  №  7.  P.  291,  292.  О  взглядах  Х.  Телленбаха  см.:  Власова  О.  
Феноменологическая психиатрия и  экзистенциальный анализ: История, мыслители, проблемы. М., 2010. С. 452–459.



 С. В. Посадский, Н. А. Соловьев > Тринитарно-энергийная метафизика как онтология свободы > 77

последствия159. Не обладая глубиной проникновения в мироздание, всецело заме-
няя в своих ограниченных представлениях сверхрациональное – рациональным, 
живой динамизм бытия – неподвижными порядками вещей, интуиции бесконеч-
ности – познанием конечного и завершенного, человек начинает относиться к миру 
в контексте упрощенно-вещного подхода. Всё окружающее рассматривается им 
рационалистически-инструментально, как средство достижения своих целей, оце-
нивается как пространство произвольных, в том числе насильственных действий, 
ради осуществления своих замыслов. При этом себя он резко выделяет из окружаю-
щего, видя в нем лишь пассивные объекты манипуляции.

В социально-политической плоскости такое мироотношение вполне четко связы-
вается с тоталитаризмом, где политическая элита ультимативно навязывает свою 
идеологию другим людям, рассматривая их как инструмент и материал для реали-
зации своих политических программ. Как правило, политическая элита позициони-
рует себя наиболее сознательной частью человечества, ведущей несознательные и 
малосознательные «элементы» к высшей цели. Свою миссию она оправдывает апел-
ляцией к безличным космическим эволюционным процессам, провозглашая себя 
их вершиной и ведущей силой, появившейся в итоге естественного отбора (клас-
сового, расового) социальных групп. Таким образом, определенные черты космо-
теизма присущи всем тоталитарным режимам минувшего столетия, видящим в 
избранных политических группах и их вождях преимущественное осуществление 
сознательной жизни человечества и кульминацию мировой эволюции.

Подведя итоги, следует сказать, что тринитарно-энергийной метафизике чуждо как 
мироотрицание акосмизма, так и мирообожествление космотеизма. Исходя из ме-
тафизики энергийного Божественного присутствия в мире, она избегает редукции 
мироздания к абстрактной и, как правило, безличной Божественной сущности, и в 
то же время не рассматривает мир как от себя сущее бытие, подлежащее обожест-
влению. Мир не исчезает в Божественной сущности, но и не обладает той степенью 
суверенности, при которой он может быть обожествлен. Мир не есть морок, иллю-
зия, о чем свидетельствует его укоренность в Божественных энергиях, но он же не 
есть и самодовлеющее бытие, о чем также свидетельствует его зависимость от энер-
гий Бога. Всё многообразие мировых явлений, включая и само человеческое бытие, 
приобретает особую неповторимость и ценность, но приобретает эту ценность не 
само по себе, а через соотнесение с высшим ценностно значимым Иным – через 
свою взаимосвязь с Богом.

159 Понятие «болезненный рационализм» введено психиатром Э. Минковски и использовано социологом Ж. Габелем 
для характеристики ложного сознания. Уже у Э. Минковски это понятие имело политический смысл, о чем свидетель-
ствуют его беседы с Ж. Габелем. См.: Minkowski E. Au-delà du rationalisme morbide. Paris: L’Harmattan. 1997; Gabel J. La 
fausse conscience. Paris: Les Éditions de Minuit. 1962; Gabel J. Ideologies and the Corruption of Thought / Ed. A. Sica. New 
Brunswick, NJ: Transaction Publishers. 1997. 



>  метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014

> альманах
	 богословие	
	 философия
	 естествознание

ВСЕЛЕННАЯ  
КАК НАСЫЩЕННЫЙ ФЕНОМЕН: 
христианская концепция творения  
в свете современной философии  
и науки

А. В. НЕСТЕРУК

Введение

Современные дискуссии о взаимоотношении христианского 
богословия и науки вынуждены в той или иной мере иметь 
дело с богословской проблемой творения. Богословие предпо-
лагает обращение к Божественному, и тем самым проводится 
четкое различение между этим миром (который изучает на-
ука) и Богом, который его сотворил. В этом онтологическом 
различии и закодирован смысл проблематики творения как 
случайности, или свободной обусловленности мира1. Задача 
диалога между богословием и наукой состоит в том, чтобы 
прояснить в современном философском и научном контексте 
значение того, что понимается под сотворением мира из ниче-
го. Вопреки тому, что писал Карл Барт в сороковые годы ХХ сто-
летия о том, что «…не существует научных проблем, вопросов, 
возражений и помощи в отношении того, что Священное Пи-
сание и Христианская Церковь понимают под божественной 
деятельностью сотворения»2, современная интерпретация того, 
что понимается под сотворением мира, абсолютно необходима 

1	 Для введения в богословскую проблематику творения см. классическую работу 
о. Г. Флоровского «Тварь и тварность», опубликованную в 1928 году в журнале Православ-
ная мысль (Труды Православного Богословского Института в Париже). № 1. С. 312–346. 
(Недавнее переиздание этой статьи может быть найдено в сборнике: Г. Флоровский. Хри-
стианство и цивилизация. Избранные труды по богословию и философии. СПб.: РХГА, 
2005. С.  280–315. См. в этом же сборнике: Идея творения в христианской философии. 
С. 316–342.) Существует множество современных работ по проблеме творения, имеющих 
как исторический, так и систематический характер. См., например: G.  May. Creation Ex 
Nihilo: The Doctrine of ‘Creation out of Nothing’ in Early Christian Thought. Edinburgh: T&T Clark. 
1994; T. Torrance. Divine and Contingent Order. Edinburgh: T&T Clark, 1998; W. Pannenberg. 
Toward a Theology of Nature: Essays on Science and Faith. Louisville, Ky.: Westminster/John Knox 
Press, 1993; W.  Pannenberg. The Historicity of Nature. Essays on Science and Theology, West 
Conshohocken, Pennsylvania, 2008; Theokritoff E. Living in God’s Creation: Orthodox Perspectives 
on Ecology, Yonkers: St Vladimir’s Seminary Press, 2009; Barker M. Creation: A Biblical Vision for 
the Environment, London: T&T Clark. 2010. 

2	 K. Barth. Church Dogmatics, Edinburgh: T&T Clark. 1936-1977. III/I. ix. 



 А. В. Нестерук > Вселенная как насыщенный феномен > 79

для того, чтобы прояснить современному либеральному сознанию то, что посто-
янно цитируется в библейских положениях, касающихся сотворения мира3. Это в 
первую очередь касается взгляда на вселенную как сотворенную в свете современ-
ного естествознания, особенно космологии. Также это касается понимания учения 
о сотворении мира из ничего для прояснения смысла человеческого состояния как 
неотделимой части тварного мира.

Дискуссия между наукой и христианством состоит в попытке установить истин-
ность суждений в отношении наличного бытия либо на основе убеждения о само-
достаточном существовании в соответствии с законами природы, либо как укоре-
ненном в его ином, потустороннем и сверхмировом начале, которое допускает на-
хождение знаков его присутствия в этом мире. С научной точки зрения последнее 
означало бы, что этот мир, в котором действуют случайные законы, должен иметь 
основание этой случайности в неких «других внемировых законах», которые в своих 
реализациях содержат фактическое основание этого мира. Это сводило бы вопрос 
о фактической наличности этого мира к его предполагаемой включенности в более 
широкую «реальность», и не важно при этом, подразумеваем ли мы здесь Божество4 
или какой-то транс-мировой принцип наподобие мультивселенной (multiverse)5. 
Однако все попытки «описать» сотворение или построить его модели наталкивают-
ся на одну принципиальную трудность. Такое описание может быть осуществлено 
в абстракции, когда само сотворение и то, что творится, представляются как «объ-
екты». Но сделать это непротиворечиво невозможно в силу того, что ни вселенная, 
ни человеческая жизнь как манифестации сотворения не могут стать предметами 
исследования, в котором не прояснена установка сознания. Действительно, говоря 
о сотворении, мы подразумеваем в первую очередь свое собственное сотворение и 
границы своих тварных возможностей по осознанию его смысла. Это предполагает 
мысленный выход за рамки фактической наличности жизни и попытку осмыслить 
ее, так сказать, из некой «внешней» по отношению к ней самой перспективе. Од-
нако, как это давно отстаивалось представителями философии экзистенциализма, 
такой внешний взгляд неправомерен, ибо он противоречит фактической данности 
жизни как того исходного факта и события, из горизонта которого разыгрывается 
все мироустройство.

В таком ракурсе проблема может быть сформулирована так: поскольку выход из 
того, что предполагается сотворенным, невозможен, как можно рассуждать о со-
творении в соотнесении с неким внемировым трансцендентным, оставаясь имма-
нентным тварному миру? Или, другими словами, как можно удержать признаки 
сотворенности мира, его случайной обусловленности по отношению к Богу, оста-
ваясь имманентным миру. В любой философии, исходящей из априорной данности 
когнитивных способностей, изнутри которых конституируются явления, транс-
ценденция глубоко проблематична и по сути невозможна. Это присуще как Канту, 
для которого любая попытка трансцендировать представляла собой заблуждение 
разума, выражаемое, например, с помощью антиномий, так и Гуссерлю, согласно 
которому суть феноменологии представляла радикальную борьбу с трансцендиро-

3	 Ср.: Pannenberg. The Historicity of Nature. P. 25.

4	 Говоря о Божественном присутствии в мире, мы исходим из присущего христианству панентеизма: Бог присутству-
ет в мире, не исчерпывая при этом своей сущности как трансцендентный миру. Он присутствует в отсутствии. Соот-
ветственно, говоря о Боге как более широкой «реальности», в которую включен мир, мы используем метафорический 
язык: речь идет о зависимости, обусловленности мира от Бога, который, присутствуя в своих знаках, тем не менее 
остается за пределами мира. См.: Ph. Clayton, A. Peacocke (eds.). In Whom We Live and Move and Have Our Being: Reflections 
on Panentheism in a Scientific Age. William B. Eerdmans Publishing Company, 2004. 

5	 Идея мультивселенной в современной космологии соответствует древнему представлению о множественности 
миров. Читатель может обратиться с статье М.  Тегмарка, в которой приведена современная классификация пред-
ставлений и моделей мультивселенной: M. Tegmark. Parallel universes. In: Science and Ultimate Reality, Eds. J. D. Barrow, 
P. C. W. Davies and C. Harper. Cambridge UP. 2003, Р. 459–491. Для более полного ознакомления с проблематикой можно 
рекомендовать сборник статей: B. J. Carr. Universe or Multiverse. Cambridge UP, 2007.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201480 <

ванием. Однако и в том, и в другом случае предполагалось, что задавать вопрос об 
обосновании фактической данности самих когнитивных способностей невозмож-
но. Их происхождение не может быть объяснено философией, а любые гипотезы на 
этот счет являются наивными профанациями, сформулированными в естественной 
установке сознания. Соответственно, если мерилом диалога между наукой и бого-
словием брать либо критическую философию Канта, либо феноменологию Гуссер-
ля, диалог проблематичен просто в силу того, что богословие как опыт Божествен-
ного не подпадает под рубрики дискурсивной способности суждения6. Другими 
словами, сам религиозный опыт, то есть опыт Богообщения, будучи личностным и 
плохо поддающимся обобщающим рациональным формулировкам, не может полу-
чить своего исчерпывающего выражения на уровне разума. Речь идет не о том, что 
вере не присущ разум вообще: это, конечно, не так, ибо сам Христос, именем кото-
рого называют себя христиане, есть Логос, то есть разум, который был явлен людям 
как носителям маленьких логосов. Речь идет о том, что «рациональность» опыта 
Богообщения другая по сравнению с рациональностью, присущей научному иссле-
дованию. Сама возможность и историческая наличность диалога между наукой и 
богословием демонстрирует, что у них имеется общая почва, и эта почва есть их 
разумность, вытекающая из их общей принадлежности делам человека. Однако эта 
разумность не есть вне-богословская или вне-научная: она присуща как вере, в ко-
торой есть разум, так и научному поиску, который укоренен в скрытых верованиях. 
Но эта разумность не есть нечто простое и доступное для рефлексии, ибо она есть, 
если так можно выразиться, «высшая разумность плоти»7 как единосущие с миром 
и сопереживание Божественного как источника мира и жизни.

Разумность богословия предполагает, что мы должны уметь рассуждать о Божием 
присутствии в этом мире. Это присутствие не доказывается рационально, а форму-
лируется как герменевтика опыта Бога в мире. Диалог между наукой и богословием 
в таком случае становится предметом гуманитарного исследования о смысле соот-
несенности богословской и научной герменевтики тварного мира. В этой герме-
невтике предполагается трансценденция Бога в мир: он присутствует в мире, есть 
знаки его присутствия, выражаемые языком и соотносимые с положениями науч-
ных теорий. Но что такое трансцендирование Бога в мир, остается невыразимым 
содержанием акта веры и опыта Богообщения, который сам по себе не рационали-
зуем. Христианство предлагает такое понимание диалога, в котором религиозная 
герменевтика творения и сам научный дискурс получают свое основание в вере. 
Например, чтобы проводить исследование, нужно верить в реальность того, что 
изучается. Но эта вера, как жизненная уверенность, проистекает из событий жиз-
ни как Божественного дара. Сама фактичность научной герменевтики мира имеет 
происхождением Богообщение, а тем самым трансценденция содержится в самом 
факте жизни, если последняя понята не только в ее эмпирической и инстинктив-
ной конкретности, а в ее соотнесенности со всем бытием8. Другими словами, сама 
возможность вопрошания о сотворенности отдельного существа или всего мира и 

6	 Известно, что для Гуссерля было личной проблемой согласовать христианскую веру практикующего лютеранина с 
философской строгостью феноменологического метода, для которого все данные сознания, основанные на откровении 
и мистическом опыте, представляли серьезную проблему. См.:  R.  A.  Mall. The God of Phenomenology in Comparative 
Contrast to that of Philosophy and Theology. Husserl Studies 8. 1991. Р. 1–15.

7	 О важности «плоти» (а не только тела) для познания мира, плоти, через которую и в которой осуществляется кон-
такт с миром, о плоти, которая является самым близким для нас и, следовательно, необъективируемым, говорили такие 
философы, как Г. Марсель, М. Мерло-Понти, М. Анри, Ж.-Л. Марион. Но предтечей всех их был Ф. Ницше, писавший: 
«“Я” – говоришь ты и гордишься этим словом. Но более велико – во что ты не хочешь верить – твоя плоть и ее великий 
разум (dein Leib und seine grosse Vernunft): они не говорят “Я”, но делают его». (О презирающих тело // Так говорил 
Заратустра.Ч. 1. М.: Сирин, 1990. С. 26.)

8	 Эта соотнесенность с «сообществом» всех вещей в мире была охарактеризована французским писателем и фило-
софом Полем Клоделем с помощью термина «католичность». Не имея представления о такой соотнесенности, то есть 
не имея универсальной, католической идеи, понять смысл жизни и ее значение невозможно. (См.: P. Claudel. Positions 
et propositions. Paris. Gallimard. 1934. P. 9.)



 А. В. Нестерук > Вселенная как насыщенный феномен > 81

есть экзистенциальная трансценденция, заложенная в существовании. Таким обра-
зом, коль скоро речь заходит о личностном существовании, речь также идет и о со-
творенности, ибо личностное существование предполагает общение, видение лица 
другого, общаясь с которым кто-то становится личностью, то есть действительно 
существующим. Последнее предполагает важнейший аспект переживания личност-
ного абсолютного или бесконечного, то есть соизмеримости всему творению не в 
смысле пространственно-временного охвата, а в смысле своей фундаментальной 
инаковости по отношению к нему.

Важно осознать, что экзистенциальная трансценденция делает бессмысленными 
любые попытки представить ее наивно, в естественной установке сознания, как не-
кое преодоление этого мира или выход за его пределы: подобное просто невозмож-
но для воплощенных существ, ибо Земля духовно центральна, ибо она есть плоть че-
ловека. Соответственно, представления о других мирах остаются не более чем мен-
тальными образами, то есть не столько трансценденциями, сколько эйдетическими 
вариациями на уровне умопостигаемых форм, которые, оставаясь тварными, если 
и выводят нас куда-то, так это в другие духовные реальности того же тварного мира. 
Такая «трансценденция» не выводит нас к Божественному, и христианская история 
предостерегала от этого. Как это проницательно подчеркнуто у В. Лосского, «Тай-
ны Божественного домостроительства совершаются на земле, и вот почему Библия 
приковывает наше внимание к земле»9. Она запрещает нам рассеиваться в беспре-
дельных космических мирах и хочет освободить нас от узурпации падших ангелов 
и соединить с одним Богом. «В нашем падшем состоянии мы фактически не можем 
определить места нашей вселенной среди беспредельных миров»10. Последняя ци-
тата в особенности примечательна, ибо, говоря о сотворении мира, в богословии 
мы говорим не только о сотворении этой видимой вселенной, но и о сотворении 
других невидимых миров, которые могут иметь «физическое» воплощение, а могут 
и не иметь. Главное то, что смысл и необходимость в апелляции к этим мирам ста-
вятся под вопрос просто в силу того, что нам не должно быть никакого дела до них, 
ибо мы не в силах понять их смысла и предназначения так же, как мы до конца не 
можем понять смысл фактической данности мира, в котором мы живем. Но тогда 
экзистенциальный вопрос о сотворении сужается: речь идет не о сотворении мира 
вообще, а о сотворении этого мира как его наличной данности человеку. Таким об-
разом, здесь важна не «динамика» творения как его герменевтика (будь то библей-
ская или современно-научная), а понимание творения как приведение человека в 
этот мир, постановка его лицом к лицу с этим миром так, чтобы этот человек видел 
Бога присутствующим в этом мире. Другими словами, говоря о сотворении или со-
творенности, речь идет о познании Творца, то есть о богословии, понимаемом, как 
это было выражено Архимандритом Софронием (Сахаровым), «не как домыслы че-
ловеческого ума-рассудка или результат критического исследования, а поведание о 
том бытии, в которое действием Святого Духа человек был введен»11. Вопрос о со-
творении есть вопрос о сотворении человека в сущностном обличии этого мира, но 
в Божественном образе. Сотворение мира есть сотворение такого мира, в котором 
возможен человек, могущий познать Бога. И здесь всплывает христологический 
аспект проблемы сотворения.

Как известно, святой Афанасий Великий отмечал, что произведений тварного мира 
было достаточно, чтобы от тварного заключить ко Творцу. Но человек впал в ошиб-
ку и потерял способность подобного узнавания Божиего присутствия в мире. Имен-
но поэтому Бог-Отец вынужден был послать своего Сына, чтобы напомнить чело-

9	 В. Н. Лосский. Догматическое богословие. М.: Центр «СЭИ», 1991. С. 235.

10	 Там же. С. 234.

11	 Арх. Софроний (Сахаров). Преподобный Силуан Афонский. Свято-Троицкая Сергиева Лавра, 2002. С. 171. 



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201482 <

веку о Себе12. Но поскольку само Воплощение было инициировано Духом Святым, 
не явленным в рубриках пространства и времени, то мы опять приходим к тому, 
что богословие творения есть поведание о таком бытии, в которое действием Духа 
Святого был введен человек в образе превечно замысленного воплощения Слова 
Божиего. Здесь происходит некое «Христо-геоцентрическое» усечение проблемы 
творения, ибо Воплощение, как элемент Божественного домостроительства, под-
разумевает наличие такой вселенной, в которой был бы возможен человек, то есть 
чтобы был возможен приход Сына Божиего в человеческом теле. Но тогда момент 
удержания трансцендентного в сотворенном мире равносилен удержанию в струк-
турах физического мира двойственной природы Слова-Логоса Божиего, который, 
с одной стороны, присутствовал в человеческом теле в рубриках пространства и 
времени, а, с другой стороны, оставаясь Богом истинным от Бога истинного и вечно 
сидящим одесную Отца, оставался соприсутствующим (как Творец) во всех местах 
тварного мира.

Удержание христологического начала означало бы восприятие пространственной 
протяженной формы вселенной через призму ее отношения к Богу как Творцу, так и 
Попечителю вселенной13. Будучи сотворенным Логосом и через Логос, этот мир ма-
нифестирует пространственный парадокс события Христа: его внеприсутственное 
присутствие в Палестине 2 000 лет назад, присутствие, которое в пространстве, но 
не от пространства; локальное историческое присутствие, эквивалентное всепри-
сутствию, лишенному какой-либо пространственной протяженности14. Но тогда со-
творенность мира, как следствие акта любви святой Троицы, означает глобальную 
пространственную и временную соотнесенность всех мест тварного мира просто в 
силу того, что этот мир есть «момент» и «событие» Божественной любви. Сотворен-
ность мира в этом случае должна не только указывать, как это делает современная 
космология, на некий уникальный момент в прошлом вселенной, в котором «всё 
было во всём» и из которого всё начало быть. Она должна указывать на актуаль-
ное всеприсутствие человеческого взгляда, сотворенного в образе самого Христа, 
во всех пространственно-временных протяженностях вселенной. Это было бы тем 
удержанием трансцендентного в творении, то есть имманентном, которое преодо-
левало бы физическое представление, согласно которому вся вселенная разбита на 
непересекающиеся причинно-несвязанные сегменты, так что нам явлена непосред-
ственно лишь ее бесконечно малая часть. Сама интуиция вселенной как целого, не-
смотря на ее принципиальную эмпирическую непроверяемость, являет собою тот 
архетипический след в сознании человека о мире до Грехопадения, когда он обла-
дал знанием «всего во всём» и когда трансцендентное являло себя в имманентном, 
не умаляя себя. В этом смысле трансценденция есть качество разума человека пози-
ционировать себя соборно, кафолически со всеми уровнями бытия, качество, про-
исходящее из Божественного образа, то есть архетипа самого Христа. Упоминаемое 
качество разума, его «преданность» Божественному образу, то есть «богословская 
преданность», раскрывается учением о том, что человек стремится понять предле-
жащий смысл существ и вещей не согласно их «природе» (которая естественным 
образом раскрывается в науке), но через цели и финальные причины этих существ 

12	 Св. Афанасий Великий. Слово о Воплощении Бога Слова и о пришествии Его к нам во плоти, 12. Творения в 4 томах. 
Т. 1. М.: Изд-во Спасо-Преображенского Валаамского монастыря, 1994. С. 206.

13	 Но поскольку для тварных существ Божественный образ мира всегда остается запредельным и потусторониим по 
природе, речь здесь идет об удержании образа мира в архетипе Христа по благодати, то есть без нарушения онтоло-
гических границ между Богом и тварью. (См.:  Флоровский. Тварь и тварность. С.  310.) Можно выразить эту мысль 
по-другому: Божественный образ мира можно связать с его воипостазированной идентичностью. Но поскольку при 
этом остается трансцендентный зазор между Тем, Кто воипостазирует, и тем, что воипостазировано, любые догадки об 
идентичности вселенной, даже если они сопровождаются благодатным озарением, не отражают образа мира так, как 
он присутствует в Божественной природе. Мы способны «видеть» образ мира, его идентичность, лишь через «тусклое 
стекло, гадательно» (1 Кор. 13:12). 

14	 Подробному обсуждению пространственного парадокса воплощения посвящена книга Т. Торранса «Пространство, 
время и воплощение» (М.: ББИ, 2010). 



 А. В. Нестерук > Вселенная как насыщенный феномен > 83

и вещей по отношению к месту и целям человека в тварном мире. Такое понимание 
не является тем, что можно выразить с помощью физики и биологии. Оно основано 
на идеалах и религиозной уверенности о человеке как венце творения. И именно 
поэтому, имитируя Божественный образ, человек хочет познавать вещи и существа 
не в соответствии с их очевидной природной данностью, а как результат их видения 
и интерпретации в соответствии со своей свободной волей15. «Богословская предан-
ность», таким образом, есть способность подходить к вещам и видеть в них Боже-
ственное присутствие вопреки их вопиющей эмпирической очевидности, то при-
сутствие, которое только и может быть раскрыто человеку как носителю свободной 
воли, открытому по отношению к приглашению Духа Святого.

Сама возможность научной космологии как науки о сотворенной вселенной в це-
лом обусловлена возможностью выйти за рамки эмпирических астрономических 
фактов и в полете мысли апеллировать к представлению о целостности мира или 
вселенной. Свобода воли человека проявляет себя здесь как желание быть соиз-
меримым со всей вселенной, несмотря на физическую невозможность этого. Мен-
тальный образ вселенной как целого, то есть образ всего тварного мира, является 
волеизлиянием человека, и «познание» вселенной как целого возможно лишь как 
это самое волеизлияние. Поскольку вселенная как целое, как тварный мир вообще, 
не может стать предметом исследования по типу того, как исследуются объекты16, 
космологические рассуждения о вселенной и ее сотворении, даже если им придан 
сложный математический вид, являются по-прежнему позывами свободной воли 
в человеке провозгласить абсолютную ценность человеческой жизни, которая, как 
дар и событие Богообщения, есть со-вечное и тем самым соизмеримое со вселенной 
и со всем творением.

Из сказанного нами можно сделать вывод о том, что вопрос о сотворении не каса-
ется «деталей» сотворения. Современные космологические модели, а точнее мета-
форы творения, включая модели так называемой мультивселенной, вряд ли про-
ливают свет на сотворение, понимаемое богословски. Всем этим моделям присуща 
общая черта, а именно апелляция к умопостигаемым математическим формам, 
которые якобы соответствуют физической реальности, отделенной от нас милли-
ардами лет. Несмотря на то, что онтологический статус этих математических кон-
структов остается непроясненным, ясно то, что все они являются компонентами 
тварного мира, мира идей или платоновских форм, которые отнюдь не есть ино-
бытие в богословском смысле. Рассматриваемые под этим углом, все космологиче-
ские модели утверждают лишь одно, а именно то, что в попытке подойти к границе 
физического мира человеческий разум с неизбежностью обращается к идеальным 
умопостигаемым образам этой границы, строя своеобразную герменевтику пере-
хода от умопостигаемого к физическому и наоборот, которая выдается, по чисто 
философской ошибке, за герменевтику трансцендирования и сотворения в абсо-
лютном богословском смысле17. Однако, несмотря на всю тщетность осуществить 
трансценденцию, соблюдая нормы научной рациональности, космологические спе-
куляции на темы сотворения оказываются полезными и вносящими вклад в вовеки 

15	 Богословский исток этого наблюдения можно найти в греческой патристике, а именно у преподобного Максима 
Исповедника, в котором он объясняет, что Бог познает вещи в соответствии со своей волей: «…Будучи спрошены неки-
ми из кичащихся образованностью внешних о том, как, по мнению христиан, Бог знает существующие… они [им] от-
ветили, что Бог ни чувственно-воспринимаемые [вещи] не знает чувственно, ни умопостигаемые – умозрительно… Так 
вот: мы… утверждаем, что Он знает существующие [вещи] как собственные воли» (Ambigua 7. PG 91. 1085B). Данный 
перевод заимствован из книги: Преп. Максим Исповедник: полемика с оригенизмом и моноэнергизмом. Сост. Г. И. Бе-
невич и др. СПб: СПбГУ, 2007. С. 267, 269. 

16	 См. мои статьи: A. V. Nesteruk. Cosmology at the Crossroads of Natural and Human Sciences: is Demarcation Possible? 
Journal of Siberian Federal University. Humanities & Social Sciences. Part. 1. Vol. 4. N. 4. 2011. P. 560–76; Towards Constituting 
the Identity of the Universe: Apophaticism and Transcendental Delimiters in Cosmology. Journal of Siberian Federal University. 
Humanities & Social Sciences. Vol. 5. N. 3. 2012. P. 358–94.

17	 Философская и богословская интерпретация двух известных моделей начала вселенной (Хоукинга и Пенроуза) 
была осуществлена в главах 4 и 5 моей книги «Логос и Космос» (М.: ББИ, 2006). 



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201484 <

существующую мифологию творения. Они являют собой бесконечное приближение 
к тайне сотворения, используя обозначения физики и математики, понимая зара-
нее, что смысл того, что ими обозначается, никогда не будет исчерпан. Интерпре-
тированные же феноменологически, космологические модели творения ставят нас 
перед проблемой того, как человеческая субъективность проявляет и структуриру-
ет себя, когда она приближается к предельным вопросам о смысле своего собствен-
ного существования. Космологический дискурс сотворения вселенной тем самым 
оказывается очень близким феноменологической проблематике рождения челове-
ческой личности. Космология своеобразным образом имитирует в математических 
формах процесс раскрытия «события сотворения» как принципиально нефеномено-
лизируемого, то есть неконституируемого, изнутри познавательных способностей 
человека как аспекта тварного мира18: именно в этом просматривается присущая 
человеку тревога от непонимания своего собственного происхождения; эта тревога 
проецируется на космологические модели начала мира.

Итак, вопрос о сотворении и о тварном есть вопрос о смысле фактичной наличности 
того, что дано человеку в его жизни. Эта фактичность констатируется в научном по-
иске, но никогда не раскрывается до конца. Здесь имеется определенная аналогия с 
богословием: Отцы Церкви учили, что богословие может утверждать, что Бог есть, 
но оно не в силах ответить на вопрос «Что именно есть Бог?». Научная космология 
не только утверждает, что вселенная как целое имеет место быть, но ее научные 
теории пытаются ответить на вопрос «Что именно есть вселенная?». Однако будучи 
сотворенной из ничего, то есть будучи открытой проявлению любой возможности 
этого ничего, вселенная, естественно, сопротивляется любой попытке раскрыть 
смысл ее идентичности как ее «имени». Последнее всегда будет ускользать от за-
конченных определений, оставляя исследователя с неизбежным неотвеченным и 
неотвечаемым вопросом «Почему вселенная есть и почему она такова, какова она 
есть?»19. Иногда в научной космологии возникает иллюзия и соответственно надеж-
да, что, отвечая на вопрос типа «Что?», когда-нибудь будет дан ответ и на вопрос 
«Почему?». Однако такая надежда является телеологической и может быть даже эс-
хатологической. Телеологической, ибо она движет научный поиск в определенном 
направлении: в космологии этот поиск как процесс человеческой истории направ-
лен в будущее, но его предметом является предполагаемое (то есть полагаемое в 
акте веры) прошлое вселенной, из которого «всё стало быть»20. Эсхатологический, 
ибо она связана с надеждой человека (как его упованием) на обретение этого зна-

18	 Связь между феноменологией рождения и происхождения вселенной была обсуждена в книге A. Nesteruk. The 
Universe as Communion. London: T&T Clark. 2008. P. 247–50. См. также: A. Nesteruk. From the Unknowability of the Universe 
to the Teleology of Reason. In: J. Bowker (Ed.) Knowing the Unknowable. I. B. Tauris & Co Ltd. 2009. P. 63–86. (Авторизованный 
перевод на русский язык: «От непознаваемости вселенной к телеологии человеческого духа». В кн.: Научное и богослов-
ское осмысление предельных вопросов: космология, творение, эсхатология. М.: ББИ. С. 101–21.) Аналогия, развитая 
нами, отличается от гипотезы «генетического подобия» между эволюцией вселенной (космогенез) и внутриутробным 
развитием человека (антропогенез), высказанной А. Н. Павленко. См., например: Место хаоса в новом мировом по-
рядке // Вопросы философии. № 9. 2003. С. 39–53 (47–48). В последнем случае генетическое подобие утверждалось на 
уровне физико-биологического единосущия между вселенной и человеком. В нашем же случае речь идет о феномено-
логической закрытости момента возникновения вселенной и момента зачатия человека и путях, на которых сознание 
человека пытается эксплицировать эту тайну в самом вопрошании о вселенной и о себе как процессе, направленном в 
будущее. Раскрытие смысла рождения и образования вселенной обладает скрытой телеологической направленностью: 
телос космологического исследования, так же как и понимания отдельно взятой жизни, состоит в раскрытии события 
начала. См. детали в: A. V. Nesteruk. The Origin of the Universe and Event of Birth: Phenomenological Parallels. Journal of 
Siberian Federal University. Humanities & Social Sciences. Vol. 5. N. 2. 2012. P. 172–205.

19	 См. более подробно: A. V. Nesteruk. Towards Constituting the Identity of the Universe. Op. cit. В действительности кос-
мологи всегда осознавали это. Как пример можно указать на известного космолога Дениса Шаму, который в его интер-
вью в 1978 году подчеркивал принципиальное различие между предельными вопросами о фактичности вселенной и 
исследованием ее свойств: «Ни один из нас не может понять, почему вообще существует вселенная, почему что-либо 
должно существовать. Это предельный вопрос. Но в то время, как мы не в силах ответить на этот вопрос, у нас по край-
ней мере имеется прогресс в отношении более простого вопроса, а именно того, что же есть вселенная как целое». (Ци-
тата взята из книги H. Kragh, Cosmology and Controversy. The Historical Development of Two Theories of the Universe. Princeton 
University Press. 1996. p. xi. Курсив наш. – Авт.)

20	 См.: A. V. Nesteruk. Cosmology and Teleology: Purposiveness in the Study of the Universe through the Reading of Kant’s 
Third Critique. Journal of Siberian Federal University. Humanities & Social Sciences. Vol. 5. N. 9. 2012. P. 1304–35.



 А. В. Нестерук > Вселенная как насыщенный феномен > 85

ния как знания о самом себе, то есть знания «всего во всём» самого человечества, 
то есть его единства21.

Сотворение в естественной установке сознания,  
или То, как не следует рассуждать о твари и тварности

Когда христианское богословие в писаниях Отцов Церкви и многочисленных ком-
ментариях утверждает, что мир сотворен Богом из ничего, то есть мира не было до 
того, как он начал быть, оно невольно подразумевает, что сотворение мира тракту-
ется в терминах темпоральности, присущей этому миру. Это происходит несмотря 
на то, что, говоря о сотворении и сотворенности, богословие в первую очередь имеет 
в виду случайную фактичность мира, его свободную обусловленность (contingency) 
по отношению к внемировому основанию, то есть к Богу. Темпоральность присут-
ствует в размышлениях о сотворении просто в силу логического полагания того, 
что фактически наличному миру «предшествовало (в рубриках мирового времени) 
нечто», что этим миром не было, то есть было ничем. Однако не следует забывать, 
что указанная темпоральность присуща человеческому восприятию мира, так что 
смысл слов «мир возник из ничего» может быть понят только изнутри человече-
ского существования как существования во времени. Соответственно, если сотво-
рение мира представлено в мышлении как «переход» из «когда мира не было» к 
актуальному существованию, это представление носит предварительный и гипоте-
тический характер просто потому, что сам процесс мышления принадлежит сфере 
уже сотворенного, так что из тварной модальности мышления делается попытка 
осознать наличную фактичность мира и, следовательно, основание фактичности 
самого мышления. Эта мысль подтверждает известную философскую интуицию, 
что проблемы происхождения мира и сознания, познающего его, представляют две 
стороны одной и той же загадки существования вообще22. Следовательно, рассуж-
дать о сотворении, не принимая во внимание проблему происхождения конституи-
рующего это сотворение сознания, представляется философски наивным.

Несмотря на высказанное почти что тривиальное утверждение, богословие, на-
чиная с Отцов ранней Церкви и кончая дискуссиями по поводу приложимости 
современных космологических теорий к загадке сотворения, пытается выразить 
проблему сотворения мира с помощью лингвистических формул и мыслительных 
конструкций, фактически избегая любые ссылки на проблему фактичности созна-
ния, которое эксплицирует идею сотворения. Перефразируя сказанное на языке 
феноменологии, богословие, как и все формы его диалога с наукой, по преимуще-
ству функционирует в естественной установке сознания, когда о сотворении мира 
пытаются рассуждать «объективно», то есть в рамках логики и каузальности (фено-
менальности) объектов, обычно применимой к эмпирическим вещам. Например, 
святой Василий Великий, говоря о сотворении мира, утверждает, что Бог сотво-
рил небо и землю, так что тварные существа начинаются и кончаются во времени. 
Время начинается вместе с миром, так что начало времени, его первый момент, 
является началом мира. Далее он предлагает проследить все события прошлого, 
приводящие к тому первому дню, начав с данного момента, который соответство-
вал бы сотворению мира из ничего. В такой логике присутствует предположение, 
что время является тем измерением тварной реальности, посредством которого 

21	 Идея единства человечества, как надежда человека на обретение познания этого единства в эсхатологическом 
пределе, обсуждается в статье Г. Б. Гутнера «Идея человечности» // Методология науки и антропология. М.: ИФРАН, 
2012. С. 170–192.

22	 Герман Вейль выразил аналогичную мысль в другом контексте: «…простое постулирование внешнего мира на са-
мом деле не объясняет того, что оно предполагало бы объяснить, а именно того факта, что я, как ощущающее и действу-
ющее существо, нахожу себя помещенным в этот мир» (H. Weyl. The Open World, in Mind and Nature. Princeton University 
Press. 2009. P. 50). Будучи математиком, Вейль связывал вопрос о реальности мира с вопросом о его математической 
гармонии и возможности ее постижения человеческим разумом. 



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201486 <

можно рассуждать о сотворении мира вообще. С одной стороны, время является 
атрибутом тварного мира, а с другой стороны, используя философский язык, оно 
является трансцендентальным условием возможности рассуждать о сотворении23. 
Когда святой Василий указывает на возможность отсчета времени назад в прошлое, 
чтобы найти (феноменализировать) его начало так, как если бы оно было данным 
для постижения «объектом», то есть внешней «вещью», он неявно переносит кау-
зальность обыденных вещей на происхождение и основание самой фактичности 
этих вещей. Однако еще до эпохи патристического синтеза, в античной философии 
было понято, что поиск каузального принципа мира является тщетным на путях 
логического познания и частных наук. Современная философия подтверждает это 
указанием на то, что как основание мира, так и основание ипостасного сознания, 
конституирующего этот мир, являются феноменологически сокрытыми, так что их 
экспликация возможна только через раскрытие их смысла изнутри круга данного, 
как несокрытого.

Преподобный Максим Исповедник, идя по стопам своих великих предшественни-
ков, повторяет, что мир был сотворен из ничего по Божественному волеизлиянию и 
благости, Его Премудростью и Логосом, и что тварность мира предполагает его не-
вечность и, следовательно, начало во времени. Однако, несмотря на то, что это на-
чало времени может быть понято только изнутри уже сотворенного мира24, препо-
добный Максим усиливает этот момент, указывая на трудность, которая может воз-
никнуть. Процитируем отрывок из Глав о любви, 4.3: «Будучи от вечности Творцом, 
Бог, по беспредельной Благости Своей, творит посредством единосущного Слова и 
Духа, когда хочет». Это общее утверждение, которое не вызывает никаких вопросов, 
ибо является предметом религиозной веры. Но далее преподобный Максим предви-
дит возможный вопрос о деталях этого творения, в отношении которого он заранее 
хочет исключить любую полемику: «И не спрашивай: “Почему Он сейчас сотворил, 
будучи всегда благим?”». Этот вопрос, приписываемый воображаемому собеседни-
ку, сформулирован в тех категориях последовательности и времени, которые при-
сущи сотворенному миру. Но в нем содержится два момента. Во-первых, речь идет 
о возрасте мира. Действительно, если сотворение мира произошло несколько тысяч 
лет назад, измеренных тварным временем, почему возраст мира таков, как он есть. 
Другими словами, можем ли мы вопрошать о природе случайной фактичности воз-
раста мира изнутри этого мира? Максим дает ответ – «нет, не можем»: «Ибо я гово-
рю тебе, что неисповедимая Премудрость беспредельной Сущности неподвластна 
человеческому ведению»25. Невозможно выйти за пределы тварного и изыскивать 
о его фактичности, ибо невозможно знать Божественные воления и намерения; 
сотворение остается Божественной тайной, соотносящейся с Божественным про-
мыслом. В последней реплике преподобного Максима прослеживаются известные 
апофатические мотивы, связанные с непознаваемостью Творца. Однако, во-вторых, 
если внимательно присмотреться к структуре вопроса, который преподобный Мак-

23	 Святитель Василий Великий. Беседы на Шестоднев. Беседа 1. М.: Подворье Свято-Троицкой Сергиевой Лавры, 1999. 
С. 62–63.

24	 Согласно Августину Блаженному, это не может быть «началом», как если бы это начало было видным извне мира. В 
своей Исповеди (11) Августин напрямую обращается к проблеме происхождения времени, пользуясь вполне современ-
ным языком и утверждая, что «каким образом, Ты, Боже, создал небо и землю, было не то, чтобы Ты соделал их или на 
небе, или на земле… И вселенную Ты создал не в пределах самой вселенной. Ей негде было существовать до того, как 
Ты привел ее к бытию» (Августин, Исповедь, 11.5). Последняя фраза – это естественная богословская реакция на любую 
космологию с рассуждениями о предсуществующем времени. Если мы беремся говорить о сотворении вселенной из 
ничего, космологически это означает, что мы не можем использовать для этого космологические модели, где видимая 
вселенная возникает во вселенной «вообще», предсуществующей по отношению к видимой. Сходным образом Авгу-
стин утверждает, что вселенная была создана Богом не во времени, но вместе со временем (11.6). Августин считал, что 
утверждение, что вселенная сотворена вместе со временем, является единственным последовательным выражением 
христианской веры в creatio ex nihilo. «Nihilo» не может быть чем-то; оно не может обладать какими-либо свойствами 
тварных вещей. Оно должно быть абсолютным философским ничто. 

25	 Творения преподобного Максима Исповедника. Книга 1. Богословские и аскетические трактаты. М.: Мартис, 1993. 
С. 134.



 А. В. Нестерук > Вселенная как насыщенный феномен > 87

сим предвосхищает и на который пытается отреагировать, нетрудно увидеть, что в 
самой формулировке вопроса уже содержится скрытая возможность трактовать со-
творение мира как бы из некого фонового пространства-времени, изнутри которо-
го можно было бы «взглянуть» на сотворение «извне» и задать вопрос о специфике 
того или другого «момента», «когда» это сотворение произошло в некоем предсу-
ществующем контексте. Несомненно, можно сослаться на тот способ разрешения 
обсуждаемой преподобным Максимом трудности, который был предложен блажен-
ным Августином: до того, как мир был создан, никакие изначальные сущности, та-
кие как всеохватывающее пространство-время, не могли существовать. Но это ли-
шило бы вопрос преподобного Максима его богословской остроты. Действительно, 
вопрос о том, почему сотворение мира произошло «недавно» (несколько тысяч лет 
назад), а не раньше и не позже, подразумевает нечто большее, чем просто возраст 
мира. Это, если так можно выразиться, имманентный аспект проблемы. Но можно 
усмотреть и «трансцендентный» аспект той же проблемы, если допустить возмож-
ность подойти к сотворению в объективной схеме вещей, то есть позиционировать 
сотворение как событие, то есть как то, что случилось в ряду некой «внемировой 
каузальности», внешней по отношению к нашей вселенной и самому мышлению. 
Тщетность такой логики видна не только в силу данного блаженным Августином 
аргумента, но главным образом в силу того, что любой акт вопрошания о сотво-
рении вселенной и ее возрасте, а тем самым и вопрос, сформулированный препо-
добным Максимом, поставлен в рубриках уже сотворенного, то есть несет в себе 
логику уже свершившегося, из которого нельзя выйти как из фактически данного. 
Соответственно любой предполагаемый выход вовне сотворенного имеет чисто 
умозрительный и гипотетический характер, предполагающий так называемую 
естественную установку сознания. Реакция преподобного Максима на гипотетиче-
ский вопрос о возрасте вселенной как раз и является реакцией на неправомерность 
естественной установки сознания по отношению к сотворению. Поскольку начало 
мира и его тварная темпоральность могут быть осознаны только изнутри мира, это 
начало является началом, конституированным изнутри мира. Никакое конститу-
ирование и объективизация начала мира невозможны из-за пределов мира, ибо 
«внемировое» является не «объектом», а скорее условием самой возможности того, 
что мир дан в своих манифестациях человеку и артикулирован человеком. Имен-
но в этом смысле можно утверждать, что начало мира, как философская проблема, 
указывает на предел человеческих возможностей в понимании фактичности мира.

Ситуация с неопределенностью, относящейся к вопросу «Когда?» в отношении со-
творения мира, артикулированная преподобным Максимом, может быть легко 
проиллюстрирована в контексте физической космологии. Проблема, сформулиро-
ванная Максимом, если ее выразить формально и современно, сводится к тому, что 
физика не в силах понять начальные условия для тех динамических законов, соглас-
но которым вещество, пространство и время вселенной развиваются. Космология 
не знает природы этих начальных условий и, соответственно, она не знает, почему 
возраст наблюдаемой вселенной 13,7 миллиарда лет. Этот возраст онтологически 
случаен и никакие ссылки на антропный принцип, который ограничивает возраст 
вселенной для того, чтобы она была наблюдаемой, не достигают цели, ибо сама на-
блюдаемость вселенной тоже является случайным фактом. Дихотомия между за-
конами эволюции вселенной и начальными условиями, которые предопределяют 
специфический результат действия этих законов (например, конкретный астроно-
мический дисплей объектов во вселенной), приобретают уникальные черты в кос-
мологии. Поскольку о природе начальных условий можно рассуждать только изну-
три вселенной, экстраполируя назад в прошлое свойства наблюдаемой вселенной, 
достигнутое «знание» начальных условий не говорит ничего об «истинной приро-
де» этих начальных условий, как если бы существовали специальные физические 
законы, ответственные за эти условия, не похожие на законы динамики, управля-



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201488 <

ющие нашей вселенной, и отделенные от нас в далеком прошлом26. В этом смысле 
реплика преподобного Максима состоит в том, что не следует задавать вопрос о 
происхождении начальных условий мира. Они даны, они специальны, и в этом со-
стоит промысл Божий. Человек не может контролировать начальные условия мира.

Поскольку космологи не удовлетворены таким богословским подходом к пробле-
ме, они продолжают попытки сформулировать начальные условия. Но понимая, 
что сделать это в отношении самого пространства-времени непросто, ибо для этого 
всё же нужна некая предшествующая «внемировая» темпоральность, простой мо-
делью трудно было описать «сотворение» материи во вселенной (не пространства 
и времени) из изначального состояния с нулевой энергией (прообразом «ничего»). 
Это условие стало бы своего рода «мета-законом», предопределяющим все будущие 
состояния вселенной, но в предсуществующем пространстве и времени. Такая мо-
дель была предложена Трайоном27 и позднее прокомментирована Айшемом с фило-
софской точки зрения28. Основная черта этой модели состоит в том, что вселенная 
возникает в результате флуктуации физического вакуума (состояние квантовой 
материи, в которой значение всех наблюдаемых параметров частиц, включая их 
полную энергию, равны нулю) в предсуществующем пространстве и времени. Гео-
метрически развитие вселенной можно представить как световой конус будущего с 
произвольным положением его вершины в предсуществующем пространстве и вре-
мени. Именно эта произвольность или случайность «места» и «момента» возник-
новения видимой вселенной на фоне предсуществующего пространства-времени и 
составляет философское затруднение, аналогичное тому, на которое указывал пре-
подобный Максим, но всё же другое: невозможно определить и обосновать, поче-
му вселенная возникла в определенной точке предсуществующего пространства и 
времени. Речь идет не о возрасте вселенной, отсчитываемом по внутренней шкале 
возникшей вселенной, а о ее «возрасте» с точки зрения предсуществующего време-
ни: самопроизвольное возникновение вселенной может произойти где угодно и в 
любой момент времени. (Это означает, что в разных местах предсуществующего 
пространства-времени могло возникнуть множество разных вселенных; таким об-
разом, космология сталкивается с серьезной проблемой взаимного влияния разных 
вселенных. См. рис. 1.)

26	 Пример такого закона можно найти в известной гипотезе о нулевой кривизне Вейля в космологической сингу-
лярности, предложенной Пенроузом в работе: R. Penrose. Singularities and Time-Asymmetry. In General Relativity. (Eds.) 
S. W. Hawking and W. Israel. Cambridge UP. 1979. P. 581–638.

27	 See: E. P. Tryon. Is the Universe a Vacuum Fluctuation? In. J. Leslie, Ed. Modern Cosmology and Philosophy. Prometheus 
Books. New York. 1998. P. 222–25.

28	 C.  Isham. Creation of the Universe as a Quantum Process. In Physics, Philosophy and Theology, Eds. R.  J. Russell et al. 
Vatican. 1988. P. 313–31.

Y X

t

t2

t1

U1

U2

Рис. 1. 

Неопределенность «сотворения» вселенной в космологии с предсуществующим про-
странством-временем.



 А. В. Нестерук > Вселенная как насыщенный феномен > 89

Вопрос, почему вселенная была «сотворена» сейчас, а не раньше или позже, приоб-
ретает здесь смысл с позиции внешнего времени. Легко понять из диаграммы, что 
если временное измерение метрически бесконечно, то «момент» возникновения 
вселенной является абсолютно произвольным, а тем самым вопрос – раньше или поз-
же – может быть поставлен только в отношении группы вселенных. Но поскольку все-
ленные не наблюдаемы извне, такой вопрос по-прежнему остается лишь логической 
абстракцией в естественной установке сознания без надежды на его разрешение29.

Логическое затруднение с моделями с предсуществующим пространством и вре-
менем связано с неспособностью установить момент времени, то есть «когда» воз-
никла вселенная, выйдя в мышлении за пределы самой вселенной, в воображае-
мое предсуществующее «до». Мы можем спорить об абсолютном начале времени 
в пределах видимой вселенной, прослеживая ее расширение назад во времени, но 
это никогда не позволит нам научно утверждать существование или несущество-
вание предсуществующего времени, «до» того, как возникла наша вселенная. Эта 
ситуация была описана Кантом в его первой космологической антиномии как логи-
ческое напряжение между Тезисом о том, что мир имеет начало во времени, а также 
ограничен в пространстве, и Антитезисом, что мир не имеет начала во времени и 
неограничен в пространстве; он безграничен в том, что касается и времени, и про-
странства30.

В соответствии с современными взглядами, тезис соответствует точке зрения о 
том, что вселенная, как мы ее знаем, уникальна и что Большой взрыв является аб-
солютным началом вселенной, а также времени и пространства. Нет никаких раз-
умных доводов относительно существования чего-либо вне нашей вселенной «до» 
Большого взрыва; последний является абсолютным началом бытия. Любая попыт-
ка рассуждать о «вне» и «до» по отношению ко вселенной в духе философии Канта 
приведет к отходу разума от эмпирического причинного ряда, соответствующего 
видимой вселенной, к ряду умопостигаемых реальностей, имеющих другой онто-
логический смысл по сравнению с наблюдаемой вселенной.

Антитезис соответствует модели вселенной с предсуществующим временем и про-
странством, где видимая вселенная является одной конкретной реализацией потен-
циально бесконечного количества вселенных, соответствующих разным начальным 
условиям в разные моменты предсуществующего времени. Из-за невозможности 
установить момент возникновения нашей вселенной в предсуществующем време-
ни и, следовательно, сделать этот момент отличным от других таких же моментов, 
невозможно с уверенностью заявить, что вне нашей видимой вселенной нет про-
странства и времени и других вселенных. Поскольку вселенные могли возникнуть 
в любой момент предсуществующего времени, потенциально могло пройти беско-
нечное предсуществующее время до того, как возникла наша видимая вселенная.

На антиномию, возникающую в космологии с предсуществующим пространством 
и временем, можно посмотреть с другой стороны, без какой-либо ссылки на про-

29	 Нетрудно осознать, что такая модель не имеет ничего общего с сотворением из ничего в богословском смысле, 
так как подразумевает, что фоновое пространство, время, мета-закон и квантовый вакуум уже существуют. Логично 
говорить скорее о возникновении во времени видимой материальной вселенной, чем о творении из ничего. Интересно 
отметить, что первые «научные» идеи о возникновении вселенной в предсуществующем пространстве и времени были 
предложены Ньютоном, который намеревался примирить между собой библейский рассказ о творении, где мир имеет 
начало, со своим мнением о том, что время не имеет ни начала, ни конца. Ньютон утверждал, что видимая вселенная 
была приведена Богом к бытию в прошлом, которое отделено от нас ограниченным временем, но это произошло в 
пределах абсолютного и бесконечного пространства и времени. Э. МакМюллин указывает, что позиция Ньютона была 
отходом от средневековых последователей Аристотеля, которые не были склонны отделять сотворение материи и вре-
мени (E. McMullin. Is Philosophy Relevant to Cosmology? In. Leslie, Op. cit. P. 44). С нашей стороны можно лишь добавить, 
что сотворение материи в модели Ньютона также фундаментально отлично и от взглядов Максима Исповедника, для 
которого время и пространство были неразделимым элементами тварного мира (см.: H. Urs von Balthasar. Cosmic Liturgy. 
The Universe According to Maximus the Confessor San Francisco: Ignatius Press. 2003. P. 139). 
30	 И. Кант. Критика чистого разума. А 426–427/B 454–455.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201490 <

странство и время, что приблизит нас еще больше к осознанию глубины предвос-
хищающей мысли преподобного Максима Исповедника. Например, тезис может 
быть интерпретирован как утверждение о том, что видимая вселенная уникальна 
и конечна, что касается пространства и времени (возраста) этой вселенной, в то 
время как антитезис – как то, что видимая вселенная является одним конкретным 
экземпляром большого ансамбля вселенных с различными граничными (началь-
ными) условиями (различие проистекает из той же логики, что вселенные могут 
возникать спонтанно в разных точках предсуществующего пространства-времени), 
однако здесь речь идет не о предсуществующем физическом пространстве-време-
ни, а об абстрактом пространстве возможностей, то есть возможных начальных 
(граничных) условий для разных вселенных. Многообразие различных граничных 
условий соответствует логической множественности типа платоновских идей, так 
что антиномическая природа в отношении утверждений об уникальности или по-
средственности начальных условий, соответствующих нашей вселенной, стано-
вится проясненной, ибо онтологический статус того, о чем идет речь в тезисе и 
антитезисе, оказывается принципиально различным. В то время как в отношении 
нашей вселенной мы можем осуществить соответствие с эмпирической реально-
стью, предположение об ансамбле вселенных, которое невозможно проверить эм-
пирически, требует установления интеллектуального принципа их существования 
и непротиворечивости. Смысл антиномического затруднения оказывается прояс-
ненным просто в силу того, что тезис и антитезис сформулированы в отношении 
реальностей с различным онтологическим статусом. Если мы проэкстраполируем 
подобный ход мысли в отношении проблем, обсуждаемых преподобным Максимом 
Исповедником, то полемический вопрос, сформулированный им в Главах о любви, 
4.3, должен быть переформулирован таким образом, чтобы временной аспект спец-
ифики сотворения мира был заменен аспектом «выбора» этого конкретного мира 
из ансамбля многих потенциально возможных миров, а именно: «Почему Бог про-
извел выбор и сотворил именно этот мир (по летоисчислению которого прошло не-
сколько тысяч лет), а не другой (по летоисчислению которого могло бы пройти, на-
пример, сто тысяч лет)?» (см. рис. 2). Ответ преподобного Максима был бы тем же, 
что и ранее: мы не можем судить о Божественной премудрости в отношении этого, 
и поэтому не должны подобный вопрос задавать. Отсюда нетривиальным образом 
следует то, что, в соответствии с цитатой из Лосского выше, нам, по-видимому, нет 
нужды вообще вопрошать о возможных мирах с отличными начальными условия-
ми, ибо дай нам Бог понять смысл нашего мира.

Проблема «почему сотворение произошло 
сейчас, а не позднее?» заменена проблемой 
выбора: почему именна эта (наша) вселенная, 
а не другая?

Рис. 2. 

Ансамбль вселенных с различными начальными (граничными) условиями.

Наша 
вселенная

Умопостижимые
вселенные

U
U

U
U

U
U

U
U

U
U

U
U



 А. В. Нестерук > Вселенная как насыщенный феномен > 91

Как ситуация, представленная на рис. 1, так и ситуация на рис. 2, показывает, что 
любая попытка представить тварную вселенную как объект (то есть «посмотреть» 
на нее со стороны) приводит разум с неизбежностью к расширению концепции 
реальности, которая теперь включает умопостигаемые сущности, по-прежнему 
недоступные эмпирической верификации (и сотериологически пустые). При этом 
вопрос о сотворении вселенной, естественно, не решается, а переформулируется 
на уровне двойственной структуры тварного мира как состоящего из мира вещей 
видимых (эмпирических) и невидимых (умопостигаемых). Возникновение види-
мого мира, нашей вселенной, в такой схеме вещей просто соответствует случайно-
му выбору нашего мира из многообразия умопостигаемых миров, при этом меха-
низм этого выбора остается непроясненным. Поскольку фактическая случайность 
области умопостигаемых форм, которая, по предположению, лежит «в основании» 
нашего мира, также непостижима, дальнейший регресс в обосновании в сторону 
умопостигаемых реальностей следующего порядка представляется философски не-
оправданным и по сути бессмысленным. Отсюда можно сделать вывод, что, рассуж-
дая о сотворении мира, следует изменить установку сознания и перестать пытаться 
увидеть мир и его сотворение в феноменальности объектов, требующих для своего 
онтологического позиционирования апелляции к расширенной системе реально-
сти, случайная фактичность которой не прояснена.

То же можно выразить по-другому: подход к творению в естественной установке 
сознания может быть уподоблен ситуации, когда происходит подстановка физиче-
ских смыслов на место метафизических. Если вселенная понимается метафизиче-
ски и богословски как сотворение, она не может быть интерпретирована как факт 
природы. Само понятие вселенной как сотворения является не более чем сигнифи-
катором (то есть обозначающим символом) того, что стоит за ним. В богословии 
такие слова, как «Бог», «вечность», «творение», которые обозначают причину и 
цель, метафизическое основание существования вообще, относятся к ментальным 
определениям, которые не имеют непосредственных представлений в чувствен-
ном опыте. Однако эти понятия, в особенности понятие сотворения, предполага-
ют интеллектуальное соотнесение с условиями, ограничителями и содержанием, 
которые составляют основу чувственного опыта. Если Бог понимаем в этом случае 
как «абсолютно необходимое всемогущее существо», превосходящее чувственную и 
умопостигаемую реальность, как тот, кто не может быть наблюден и количествен-
но оценен, Он по-прежнему представлен в сознании (через подстановку, присущую 
физическим и измеряемым объектам) в той же моде существования, как и физи-
ческие объекты. Аналогично «вечность» понимается как ментальное расширение 
эмпирического представления времени. Такое расширение пытается охватить то, 
что по определению ускользает от любого подобного охватывания. В таком пред-
ставлении вечности нетрудно увидеть элементы эмпирического деления времени 
на исторические периоды, аналогичные делению неограниченного отрезка прямой 
линии в Евклидовой плоскости. Несмотря на утверждение, что сотворение мира 
происходит «из ничего», оно ментально представляется как «переход» или «измене-
ние» между «тем» неопределенным и невыразимым нетварным «ничем» и тварным 
«всем». Такое представление имело бы смысл, если человеческое сознание могло 
бы «взглянуть» извне на «ничто» и на «всё». Как мы видели выше, современная кос-
мология пытается описать происхождение видимой вселенной как актуализацию 
одного конкретного представителя ансамбля вселенной (мультивселенной), как 
переход от одного «объекта» (мультивселенной) к другому «объекту» (нашей все-
ленной). Как мы указали выше, такой переход между областью умопостигаемого и 
эмпирического не может быть моделированием сотворения из ничего (creatio ex ni-
hilo), однако подобная ментальная матрица переносится на размышление о creatio 
ex nihilo, когда последнее трактуется в естественной установке сознания, имеющей 
дело с феноменальностью объектов. В таком размышлении присутствует экзистен-



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201492 <

циальное противоречие: невозможно позиционировать себя за пределами сотворе-
ния, которое являет и манифестирует себя в самом факте жизни.

Поскольку артикуляция сотворения мира в мышлении является составной частью 
тварного мира, эта артикуляция должна быть включена в процесс экспликации со-
творения. Тогда экспликация сотворения становится по сути экспликацией эмпири-
чески очевидного воплощенного сознания как манифестации этого сотворения. В 
этой перспективе проблематика творения мира из ничего приобретает жизненное 
значение, ибо рассуждая о сотворении метафизически и богословски, мы не за-
трагиваем вопросы о физических аспектах вселенной и ее происхождении (то есть 
о деталях сотворения), но вносим вклад в экспликацию человеческого состояния 
в мире. Речь идет не о биологических условиях, которые подчинены необходимо-
стям тварной природы. Здесь имеется в виду другое предназначение человека, че-
рез призму которого «сотворение мира» становится экзистенциальной доктриной 
о достижении бессмертия, ибо только в перспективе бессмертия все концепции 
сотворения мира, как человеческое вопрошание о смысле бытия, становятся мо-
дальностями сопричастия с личным Богом-творцом. Как богословие, так и фило-
софия, несмотря на их словесный энтузиазм в провозглашении сотворения мира 
Богом из ничего, испытывают апофатическую беспомощность перед невозможно-
стью демонстрации существования каузального принципа существования всего, то 
есть Бога. И именно это является причиной того, что начиная со времен патристи-
ки задача христианского богословия состояла в установлении связи между мета-
физически нагруженной убежденностью в существовании принципа существова-
ния всего, исходящего из Бога, и непосредственным историческим опытом в отно-
шениях человека с Богом, то есть сопричастием тварного нетварному31. Но такое 
сопричастие не есть то, что с необходимостью «вмонтировано» в тварное, оно не 
есть нечто, подчиненное биологическим инстинктам и условиям воплощенности 
как телесности. Оно происходит из свободной воли человека, созданного в обра-
зе Того, Кому человек хочет быть сопричастным. Соответственно, экспликация со-
творения мира предполагает экспликацию Божественного образа в человеке или, 
более точно, экспликацию позыва на пути восстановления Божественного образа 
в тварной вселенной после Грехопадения. Для того, чтобы устранить заблуждения 
о сотворении в феноменальности объектов и понять проблематику сотворения как 
вносящую вклад в восстановление утраченного Образа, сотворение должно быть 
увидено как то насыщающее существование, которое формирует все состояния че-
ловеческой жизни и сознания.

Тварное и смысл бесконечности

Когда богословие и космология рассуждают о тварном мире, то есть вселенной в це-
лом, под этими терминами подразумевается то, что не является эмпирически чув-
ствуемым или наблюдаемым. Эти термины как символы подразумевают сущност-
ную несоизмеримость между интендируемым «объектом» (вселенная как целое) и 
возможностями субъекта, призванного этот «объект» конституировать. Эта несоиз-
меримость представлена в мышлении практически бесконечными пространствен-
ными параметрами вселенной (достаточно упомянуть, что объем видимой вселен-
ной в 1057 раз превосходит объем Земли, причем эта диспропорция будет неограни-

31	 Для прояснения этого момента может быть показательна мысль отца  С.  Булгакова, высказанная им в «Невесте 
Агнца», в которой он ратует за то, что адекватное описание взаимоотношения между миром и Богом не может быть по-
строено в терминах причинности, то есть того, что Бог есть причина мира. Это отношение есть отношение Творца и со-
творенного. Творческий акт Бога по сотворению мира не являет собой механическую причинность как происхождение 
мира от Бога, а есть выход Бога из самого себя в сотворении мира. Сотворение манифестирует себя в отношении между 
Богом и человеком, отношении, которое не подчиняется даже конституирующим ограничениям самой историчности. 
Отношение между человеком и Богом, а тем самым между Богом и сотворенным, подчинено лишь обещанием Бога 
о спасении и вечной жизни, то есть об обновленном творении.



 А. В. Нестерук > Вселенная как насыщенный феномен > 93

ченно расти в будущем), практически бесконечными временными характеристика-
ми вселенной (возраст видимой вселенной 13,7 миллиарда лет, и он не ограничен 
в будущем) и, наконец, практической бесконечностью количества индивидуальных 
многообразных объектов во вселенной. Все перечисленные модальности бесконеч-
ного относятся к «восприятию» возможного неограниченного расширения и протя-
жения в пространстве-времени, а также через качественное варьирование конечных 
чувственно воспринимаемых объектов. Сотворенное представляется как бесконеч-
ное, достигаемое неограниченным расширением параметров мира. Слово «беско-
нечность» используется здесь только как качественная метафора, происходящая из 
количественной категориальной конструкции бесконечности как неограниченного 
суммирования. Такое представление бесконечности сотворенного осуществляется в 
естественной установке сознания, то есть в предположении, что несоизмеримость 
со вселенной следует из практически бесконечных значений случайных параметров 
вселенной внутри фиксированного типа опыта, например, научной практики. Этой 
установке можно противопоставить понимание бесконечности вселенной как бес-
конечного многообразия человеческого опыта во вселенной. Именно поэтому, если 
понимать опыт как модальность тварного, не следует ожидать, что его ограничен-
ное измерение, присутствующее в научной практике, является уникальным, и не су-
ществует других способов взаимодействия со вселенной или сопричастия ей32.

Здесь мы подходим к важному наблюдению о том, что если о мире мыслят как о 
сотворенном из «ничего», то последнее проявляет себя как отсутствие каких-либо 
ограничителей на способность тварного мира проявлять себя через бесконечное 
многообразие отношений между сущими. В этом смысле человеческие существа 
обладают непосредственным опытным познанием бесконечного многообразия тех 
способов и форм, в которых вещи тварного мира могут проявлять себя. Они обла-
дают знанием бесконечных возможностей через отношение каждой человеческой 
личности с любым специфическим проявлением существующего. Это достигается 
через другой опытный факт, а именно радикальную инаковость человеческого су-
ществования по отношению ко всему остальному тварному миру. Именно эта ина-
ковость, как несводимость к любому частному виду существования, делает возмож-
ным испытывать сотворенное на путях бесконечного многообразия манифестаций 
этой инаковости. Такой опыт качественной бесконечности сотворенного принци-
пиально отличается от представления бесконечности с помощью пространствен-
ного и временного расширения конечного. Отличительной чертой переживания, 
сотворенного в событии личного существования, является то, что в нем осущест-
вляется схождение воедино всех отдельных отношений к тварным вещам, а также 
осознание соизмеримости со всем сотворенным через факт принадлежности ему. 
Всё соизмеримо с частным личным существованием, ибо это существование как 
непространственное и вневременное событие превращает всё сотворенное в собы-
тие, «одновременное» с этим существованием. Такое понимание опытного позна-
ния бесконечности тварного предполагает, что оно преодолевает феноменологию 
конечного, испытывая безграничные (бесконечные) модальности выражения этого 
конечного. Можно сказать, что такое преодоление имеет своим происхождением 
онтологическую неопределенность всех попыток рационально выразить сам факт 
случайного существования вещей. Таким образом, отношение между человеком и 
миром содержит в себе различные и неповторимые выражения безграничной вза-
имности, примером чего и служит диалектика соизмеримости и несоизмеримости 
человека и вселенной.

32	 Показательно, что в современных дискуссиях о православии и науке отмечается, что забвение «созерцательной 
рациональности», которая была присуща раннему христианскому способу видения мира, приводит к проблемам усе-
ченного, научно-материалистического видения мира, упускающего те каналы коммуникации со вселенной, которые 
не укладываются в рубрики дискурсивного мышления и математизированного естествознания. См. сборник работ 
D. Buxhoeveden, G. Woloschak (Eds.). Science and the Eastern Orthodox Church. Ashgate. 2011. P. 91, 105, 167. 



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201494 <

В качестве иллюстрации представим себе пространственно-конечную вселенную 
(сотворенную в свободной обусловленности от Бога), чья временная длительность 
не ограничена. Количественная конечность вселенной не может препятствовать 
раскрытию ее качественной бесконечности через неограниченность выражения от-
ношения к ней. Другими словами, неисчерпаемость сопричастия вселенной, следу-
ющая из ее радикальной случайной обусловленности по отношению к нетварному, 
делает возможным преодоление ее геометрической конечности через бесконечно 
многообразное отношение к ней.

Другим примером может служить начало вселенной в событии так называемого 
Большого взрыва, характеризующееся бесконечными параметрами физических 
величин (бесконечная температура, бесконечная кривизна пространства и т.  д.). 
То, что по сути заложено в этих бесконечностях, не является чем-то метрическим, 
полученным посредством бесконечного «сложения» конечных величин. Эти бес-
конечности выражают факт фундаментальной отделенности и различности осно-
вополагающего события вселенной от всего, что дано в эмпирическом опыте. Эти 
бесконечности являются иновыражением в теоретическом мышлении ощущения 
потери архетипической памяти «всего во всём», которую человечество испытывает 
со «времен» Грехопадения. Смысл бесконечности сотворенного явлен здесь через 
ощущение бездны между начальным единством со всем творением (испытывае-
мым до Грехопадения благодаря Божественному образу и подобию в человеке) и 
современным состоянием мира и положения человека в нем. Бесконечные харак-
теристики Большого взрыва, таким образом, указывают не столько на специфику 
предельных научных процедур, примененных к физическим объектам, сколько на 
бесконечное различие и неисчерпаемость случайного исходного состояния вселен-
ной, потенциально содержащего бесконечное многообразие опыта вселенной со-
знательными существами33. Интуиция Большого взрыва не поддается раскрытию 
через окончательные утвердительные определения, указывая тем самым на ее от-
крытый, незаконченный характер и воспроизводя по сути апофатический путь ее 
конституирования. Человеческий разум не в силах осуществить законченное кон-
ституирование начала вселенной на любом конечном отрезке его истории просто 
в силу того, что насыщающая данность этого начала, проявляемая в фактической 
данности сотворенного, превышает конечные человеческие возможности34. При 
этом последнее не означает невозможность бесконечно многообразного опыта со-
причастия вселенной. Речь идет о том, что любая попытка конституировать начало 
вселенной в феноменальности объектов обречена на незавершенность. Здесь про-
исходит некое обращение ситуации: сама данность сотворенного и то, что оно в 
сжатом виде закодировано в безосновном событии основания вселенной, если они 
становятся предметом попыток человека их конституировать, оказываются теми 
составляющими опыта, в которых и через которые познавательные структуры субъ-
екта сами подвергаются конституированию35. И именно в той мере, в какой субъект 
не способен конституировать начало вселенной, он сам оказывается конституиро-

33	 Аналогично тому, что писал О.  Клеман, а именно, что «геология и палеонтология со всеми их открытиями не-
избежно останавливается перед вратами Рая, потому что он представляет иное состояние бытия» (Смысл Земли. М.: 
ББИ, 2005. С. 23), можно утверждать, что и космология в ее реконструкции прошлого вселенной и ее основания оста-
навливается перед теми же вратами Рая как иного состояния бытия. Согласно Клеману, «наука не может подняться 
выше Грехопадения, так как она включена в вызванное им состояние космоса, так как она неотделима от временных, 
пространственных и материальных условий, появившихся в результате разрушения райского состояния. То, что наука 
называет эволюцией, в духовном плане представляет собой процесс объективации, отчуждения первого Адама как все-
общего Человека, включающего всё человечество и всю вселенную» (там же). 

34	 См. подробности в моих статьях: A. V. Nesteruk. Cosmology at the Crossroads of Natural and Human Sciences? Parts 1–2. 
Op. cit.; Towards Constituting the Identity of the Universe, Op. cit.

35	 Здесь уместно провести параллель с таинством: вселенная является таинством, ибо человек, ее созерцающий, во-
влечен в нее, не имея возможности дистанцировать себя от нее. «Таинства не являются истинами, которые находятся 
за пределами нас; они являются истинами, которые постигают нас…» (S. Keen. Apology for Wonder. New York. Harper and 
Row Publishers. 1969. P. 25). 



 А. В. Нестерук > Вселенная как насыщенный феномен > 95

ванным этим событием. По сути оказывается, что попытки человека постичь ос-
нование случайной фактичности вселенной имеют предел, проистекающий из ны-
нешнего человеческого состояния, предел, который останавливает человека также 
от постижения своего собственного основания. Таким образом, интуиция начала 
вселенной, Большого взрыва, есть указатель того предела в познании мира и чело-
века, проистекающего из состояния человека после Грехопадения36.

Очевидно, что развитая нами трактовка сотворения вселенной несовместима с тре-
бованиями современной науки развивать картину реальности в феноменальности 
объектов. Другими словами, естественная установка сознания, разделяющая объ-
ект и того, кто его воспринимает и интерпретирует, невозможна в применении к 
проблеме сотворения мира. Так как «наблюдатель», или соучастник, или сопричаст-
ник сотворенному не может быть абстрагирован от него, будучи его формировани-
ем, любой взгляд на сотворенное предопределен присутствием воспринимающего 
сознания. Это предопределение является по сути апофатическим утверждением о 
том, что как таковое само отношение между наблюдателем реальности и тем, что 
наблюдаемо, не может быть подвержено какой-либо количественной оценке или 
«измерению». Бесконечность сотворенного и его неисчерпаемость в рубриках ра-
ционального мышления проявляются, с одной стороны, как метафизическая не-
определенность того, что существует, а с другой стороны, инаковостью познающей 
личности по отношению ко всему остальному творению. Будучи частью тварного 
и в то же время трансцендируя его, не сводясь к нему, человек устанавливает бес-
конечное отношение с сотворенным через пропасть инаковости с ним37. Соответ-
ственно каждое наблюдение тварного мира человеком представляет собой опыт са-
мо-осознания личного существования. Именно такой способ существования делает 
возможным эпистемологическую координацию физически конечного наблюдателя 
со вселенной в целом в модальности ее актуальной бесконечности.

В общении со вселенной в модальности бесконечного проявляется человеческая 
свобода. Смысл того, что реально, при таком взгляде на сотворенное не опреде-
ляется полностью ссылкой на рациональность. То, что называется «реальностью» 
сотворенного, является экзистенциальным фактом и событием метафизического 
отношения между двумя актуальными бесконечностями: человеком и вселенной, 
отчасти единосущными, но противопоставленными в своей инаковости, и всё же 
когнитивно скоординированными.

Опыт бесконечного укоренен не в отношении человека с миром, а в свободе от это-
го отношения. Границы в размышлениях о вселенной проистекают (как это ни зву-
чит парадоксально) из свободы человеческих существ, заложенной в присущем им 
Божественном образе. Все мысли и артикулированные образы вселенной содержат 
в себе следы Божественного образа. Даже когда космология демонстрирует незна-
чительность человечества во вселенной, Божественный образ остается именно по-
тому, что сознание сопротивляется любым попыткам очертить жизнь в рубриках 
естественного, конечного и преходящего. Как уже было упомянуто выше, человек 
пытается осознать предлежащий смысл вещей не согласно их «природе», а как ре-
зультат их видения и интерпретации в соответствии со своей свободной волей. Образ 
вечности присутствует в любой космологической теории, созданной в результате 
свободного воления, даже если эта теория предсказывает конечность всех форм су-

36	 Ср. с аналогичными идеями: Еп.  В.  Родзянко. Теория распада вселенной и вера Отцов. М.: Паломник, 2003; 
Свящ. Сергий Соколов. Мир иной и время вселенной. М., 2008. 

37	 Представление о человеческой личности как такой тварной формации, которая выходит за рамки природы, и соз-
дано для общения тварной реальности с Богом, восходит к ранней патристике и присутствовало практически во всех 
работах по христианской антропологии в представлении о микрокосме и посреднике. В ХХ  веке амбивалентное по-
ложение человека во вселенной получило свое выражение в формулировке парадокса человеческой субъективности, 
которая, будучи частью вселенной, артикулирует эту вселенную как целое, так что вселенная становится интенцио-
нальным коррелятом субъекта. 



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201496 <

ществования и жизни. Размышление о вселенной является размышлением о свободе 
воплощенных человеческих личностей, приведенных к существованию в Божествен-
ном образе волей Святого Духа38. Свободная воля и способность мышления являют 
собой экзистенциальную инаковость личности по отношению к миру, то есть спо-
собность создавать свой собственный (эстетический и духовный) космос через искус-
ство, культуру и историю, которые содержат физический космос как его собственный 
факт. Та экзистенциальная инаковость, о которой здесь идет речь, понимается не как 
эволюционное следствие генетически предопределенных способностей человека, 
достигнутое через естественную адаптацию. Ее происхождение не является литера-
турным вымыслом, присущим трансцендентальному субъекту. Инаковость личности 
по отношению к миру является жизненной реакцией на необходимость в свободе от 
природного, несмотря на обусловленность природным, выраженным в ограниченно-
сти существования в определенном месте пространства и времени, подверженным 
распаду и в конечном итоге смерти. Естественно, речь не идет об абсолютной свободе 
от природы, что подразумевало бы контроль не только над исходной материей чело-
веческой природы, но также и контроль над самой экзистенциальной предпосылкой 
возможности этой природы. Такая привилегия дана только нетварному, то есть Богу, 
которому одному под силу сотворение из ничего. Однако человек в Божественном 
образе обладает привилегией выработки модальностей субъективного восприятия 
вещей и природы вообще исходя «из ничего». Эти субъективные восприятия-впечат-
ления и отношения как разновидности естественных способностей человека могут 
быть само-определяемыми в том смысле, что они как таковые не предопределены 
природой. Здесь проявляет себя человеческая свобода как неотъемлемое условие 
опыта безграничности сотворенного. Случайная обусловленность сотворенного вы-
являет себя в космологической картине мира, его ментальном образе и резюмиро-
ванном символе, то есть в мгновенном синтезе, насыщающем интуицию до таких 
пределов, что вселенная входит в человеческую жизнь как эстетическая идея, как 
произведение искусства, выявляя тем самым в большей степени экзистенциальную 
инаковость «художника» по отношению к тому, что изображается, то есть самого кос-
молога, чем содержание того, на что сигнификатор вселенной (ее символ) направ-
лен. Повторяя то, что уже было сказано выше, сотворение, или вселенная как целое, 
не могут быть объективированы, то есть представлены в феноменальности объек-
тов. Масштаб неограниченного и актуально бесконечного сотворенного превышает 
любую возможность предвосхищения и представления в рациональном мышлении 
образа вселенной. Будучи случайно-обусловленной, вселенная насыщает интуицию 
до такого предела, что способности ее постижения становятся определяемыми этим 
насыщением именно в той мере, в какой вселенная не может быть постигнута. Та-
ким образом, способности восприятия человеческой личности, обращающей взор 
на вселенную, формируются благодаря безусловной данности этой вселенной. Лич-
ность артикулирует эту вселенную под давлением ее насыщающего присутствия, но 
в условиях свободной воли, тем самым лишая образ вселенной как целого привязок 
к природному и физическому. Насыщающая интуиция сотворенной вселенной дела-
ет отношения между человеческими существами и вселенной неопределенными и 
подчиненными логике общения между потенциально бесконечным Божественным 
образом в человеке и бесконечным Творцом мира. Чем более личностно отношение 
с миром, тем меньше успех в попытке выразить это отношение с помощью познава-
тельных структур и дискурсивного мышления. Любое выражение личностного отно-
шения к метафизическому принципу всех тварных вещей (то есть сотворению) оста-
ется незаконченным в сравнении с самим опытом этого отношения.

Интуиция случайной обусловленности тварного мира по отношению к трансцен-
дентному Богу-творцу является естественным способом выражения смысла зависи-

38	 Арх. Софроний (Сахаров). Указ. соч. С. 171.



 А. В. Нестерук > Вселенная как насыщенный феномен > 97

мости и предлежащего основания всего, что существует. Для того, чтобы избежать 
подозрения в том, что такая интуиция является не более чем эйдетической, то есть 
воображением без контроля разума, необходимо в ней узреть взаимность, то есть 
личностную реакцию и ответ со стороны того, что интуитивно испытывается как 
бесконечное. Вселенная, будучи воипостазированной в Божественном39, не может 
быть ипостасной самой по себе. Таким образом, ощущение бесконечного тварно-
го должно сопровождаться взаимным ответом Творца, подтверждающего эту бес-
конечность. Такой тип взаимности и сопричастия не может быть помещен в рам-
ки естественной эпистемологической верификации, ибо здесь речь идет об опыте 
отношения с тем, что лежит в основании сотворенного, для того, чтобы осознать 
смысл тварности вообще, как «отдаленного последствия» этого основания. Это под-
тверждает интуицию, что христианское учение о творении никогда не было нарра-
тивом о тварном мире, а скорее нарративом об отношении между Богом и миром, 
или более точно, между человеком и Богом40.

Поскольку взаимность, о которой шла речь выше, может быть достигнута и оценена 
только опытным путем, ее содержание должно быть аккуратно различено от пси-
хологических проекций и неоправданных фантазий, укорененных в естественном 
сознании41. Природа оценки и достоверности взаимности в сопричастии основа-
нию мира предполагает выход за рамки концептуальных образов, интеллектуаль-
ных конструкций и этических систем, которые пытались бы выразить отношение 
ко всему тварному и его Творцу. Взаимность предполагает неотъемлемое присут-
ствие Божественного образа в любом представлении о тварной вселенной. Наста-
ивание на присутствии Божественного образа формирует предвзятую (biased) по-
зицию по отношению к познанию и общению со вселенной, которая была ранее 
названа «богословской преданностью» и которая исключает любой либеральный 
и секулярный подход к вопросам сотворения как мифопоэтическим и эпистемоло-
гически произвольным. Нетрудно осознать, что любое представление сотворения в 
феноменальности объектов ставит его в зависимость от норм научной рациональ-
ности, которая в свою очередь зависит от сиюминутных требований конкретного 
социально-исторического сообщества. Такой тип феноменальности будет ущерб-
ным и искаженным, лишенным свободы, следующей из Божественного образа в че-
ловеке. Согласно христианскому взгляду на мир, смысл сотворенного раскрывается 
изнутри человеческой истории, то есть истории спасения42. Однако ограничители, 
следующие из историчности, не феноменализируют сотворенное как объект! Они 
раскрывают сотворение как отношение между человеком и Богом, выявляя себя 
как ограничители лишь в телеологическом смысле, соотнесенном со смыслом и це-
лью человеческой истории как таковой.

Итак, мы построили аргумент в пользу того, что вопрос о сотворении мира являет-
ся метафизическим вопросом, нагруженным богословским содержанием. Отсюда 
следует, что пытаться ответить на метафизический вопрос в рубриках мышления, 
присущего физике, невозможно. Вопрос о сотворении мира является вечным во-
просом философии, и ответ на него должен быть философским и тем самым опре-

39	 Смысл понятия воипостазирования вселенной в Божественном Логосе подробно обсужден в моей книге «Логос и 
космос». С. 145–156. См. также: A. Nesteruk. Light from the East. Minneapolis: Fortress Press. 2003. P. 110–17; A. Nesteruk. 
The Universe as Hypostatic Inherence in the Logos of God. In: In Whom We Live and Move and Have Our Being. William  B. 
Eerdmans Publishing Company. 2004. P. 169–83.

40	 См.: Флоровский. Тварь и тварность. Указ. соч.

41	 Здесь подразумевается то, что взгляд на природу и вселенную как сотворенное Богом доступен человеку только при 
участии Духа Святого. Соответственно для уверенности в том, что мы имеем дело действительно с духовным видением 
вселенной через призму христианской веры, необходимо тщательно отличать христианскую духовность, укорененную 
в практике Церкви, взывающей к Духу, от любых внехристианских и произвольных апелляций к духовности вообще. 
См. в связи с этим статью: V. Shmaliy. The Spirit or/and Spirits in Creation? In Welker M. (Ed.). The Spirit in Creation and New 
Creation. Grand Rapids. Michigan/Cambridge UK. William B. Eerdmans Publishing Company. 2012. P. 79–94.

42	 См.: О. Клеман. Смысл Земли. С. 9–35. 



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 201498 <

деленным даже в своей негативности (обратим внимание на то, что космология в 
своих попытках осмыслить начало мира может предложить позитивные теорети-
ческие ответы, но ответы абсолютно неопределенные и подверженные постоянно-
му корректированию опытом43). Философские вопросы по определению не могут 
быть исчерпаны в процессе научного исследования, и это означает, что освоение 
или приобретение метафизических данных, в отличие от беспристрастного науч-
ного поиска, предполагает экзистенциальное соучастие в них. Каков смысл такого 
соучастия и, в определенной степени, его неизбежность?

Человек стоит перед фундаментальной дилеммой: либо перспективой полного и 
окончательного уничтожения силами природы (космология предсказывает подоб-
ный исход в отдаленном будущем) или же освобождение от условий природы и до-
стижение реального существования за пределами модальности природы, то есть за 
пределами биологической смерти. Метафизическое содержание вопроса о сотво-
рении мира становится нагруженным христианским богословским содержанием, 
а именно Евангельским провозвестием о возможности бессмертия. Здесь выходит 
на поверхность экклезиологическое измерение вопроса о сотворении, ибо именно 
Церковь и ее опыт выражают глубинную потребность человека достичь бессмертия.

В том, что человек воспринимает тварный мир как устремленный к вечному и об-
новленному творению, как результат восстановления его единства с Божествен-
ным, заложено его видение того, как смертная жизнь устремлена к жизни вечной. 
Христиане чают завершения первого акта творения как выполнения обещания спа-
сения, заложенного в нем. Соответственно на индивидуальном уровне каждое че-
ловеческое существо чает, чтобы акт биологического зачатия и рождения получил 
свое завершение во исполнении присущего сотворению каждого человека обеща-
ния на спасение и достижение вечной жизни. В этом смысле устремленность чело-
веческого сознания к началу вселенной в попытке понять смысл ее происхождения 
имеет то же сотериологическое значение, что и в осознании акта рождения как обе-
щания спасения: в искомом начале вселенной человек пытается почувствовать и 
увидеть обещание спасения и вечного творения44.

Для того, чтобы обсуждать свободу личности от природы и достижение бессмер-
тия, язык науки должен быть оставлен в стороне и на его замену должен прийти 
язык экзистенциальной инаковости и личной модальности существования, язык, 
лишенный любых ограничений по выражению свободы человека в принятии пути 
спасения и вечной жизни. Подобное происходит в опыте отношения либо с другими 
человеческими существами и с природными вещами, либо в любви, либо в искус-
стве, когда сопричастие другой личности раскрывается как целостность реально-
сти, происходящая не из индивидуализированного существования в неопределен-
ном «там» и «тогда» космического пространства и времени, а когда в акте общения 
весь мир приобретает смысл бытия «одновременного» с событием жизни. Искомый 
язык является языком «горизонтального» трансцендирования, то есть выходом не 
за пределы пространства и времени, а входом вовнутрь богословски понимаемо-
го сердца как того центра раскрытия и манифестации мира, который формирует 
и конституирует личность. Личное существование может быть охарактеризовано, 
в противоположность индивидуальному существованию, как опыт личностного 
абсолюта: вселенная как целое становится тем личным абсолютным, в котором 
присутствует Бог. Такой опыт может быть назван мистическим и соответствует спо-
собности прочувствовать многоликую универсальность всего того, что существует, 
прочувствовать всё, что фрагментировано и разделено в пространстве и времени 

43	 Речь идет о позитивной недостоверности науки в противоположность негативной достоверности философии, вы-
воды которой в отношении мира как целого, Бога и т. д. достоверны в том, что познание их невозможно. 

44	 Мы уже указывали на аналогию между феноменологически скрытым началом вселенной и актом рождения, кото-
рая была развита в моей книге The Universe as Communion и статье The Origin of the Universe and Event of Birth, Op. cit. 



 А. В. Нестерук > Вселенная как насыщенный феномен > 99

(будь это человеческая история или же весь охват вселенной) как уникальный и 
эксклюзивный опыт универсального, несмотря на конечность и ограниченную 
возможность физического и биологического функционирования индивидуальной 
личности. Опыт личностного абсолютного, как опыт своей уникальности, следует 
из глубинного, связанного с сотворением из ничего ощущения соизмеримости со 
всей тварной вселенной (чувства, абсолютно противоположного пространственно-
временной несоизмеримости в феноменальности объектов), не через генетическое 
единосущее, но способность осуществить мгновенный синтез сотворенного, осу-
ществленный Божественным образом самого Логоса, Творца и Устроителя вселен-
ной. Если наука безмолвна в отношении понимания того, почему человек вообще 
может артикулировать творение как тотальность, богословие определяет эту спо-
собность как актуальную возможность опытного переживания личностного абсо-
лютного как уникального и неповторимого факта существования, то есть ипостас-
ного существования, которое, выражаясь языком Э. Левинаса, есть существование 
в одиночестве. Это одиночество не следует интерпретировать в негативном смысле 
как лишенность сопричастия и сползания в чистое индивидуалистическое суще-
ствование. Сопричастие никогда не потеряно, будь то в акте рождения, будь то во 
всепребывающей памяти о других после их смерти. Вопрос не о динамическом или 
социальном одиночестве, но скорее об онтологическом одиночестве как уникаль-
ности и инаковости не только по отношению к безличностной природе, но также по 
отношению к другим человеческим существам. Это одиночество есть способность 
трансцендировать все частные и случайные отношения, впечатления и чувства и 
сохранять ядро существования как то личностное и абсолютное «cogito ergo sum» 
или «amo ergo sum», которое не может быть сообщено или объяснено другому в фор-
мах мысли и речи. Личностное абсолютное являет собой в конечном итоге тайну 
имманентности и непостижимости жизни, которая, будучи удержанной в мышле-
нии как целое, субъективно лишенная пространственно-временной протяженно-
сти, приводит человека в состояние трепета и безмолвия, молитвенного призыва о 
помощи, аналогично тому, как новорожденное дитя взывает к матери как живому 
средоточию отношения и сопричастия, утешающего одиночество рождения в этот 
мир без согласия и спроса. Необходимо добавить, что когда мы описываем опыт со-
творения как опыт личностного абсолютного, мы уверены, что это не иллюзия и не 
искажение рационального сознания. Это реальность свершившегося рождения в та-
ких условиях, когда мотивация этого рождения и его возможная феноменализация 
для субъекта этого рождения сокрыты. Каждый человек должен переживать тайну 
собственного рождения как неизбежную соизмеримость с тем миром, в который он 
был рожден (сотворен). Понять смысл существования, постепенно заполняя жизнь 
содержанием из сменяющих друг друга во времени событий, является раскрытием 
смысла всего творения, видением его через призму личностного абсолютного.

Если смысл вселенной как универсального целого может быть опытом личностного 
абсолютного, то у человека возникает естественное желание удержать этот смысл 
неограниченно, несмотря на конечные физические и биологические условия его 
телесного существования, то есть освободить этот смысл от необходимостей при-
роды. В этом желании интуиция сотворения проявляет себя как ностальгия по «об-
новлению твари» (renewed creation), то есть состоянию сотворенного, преображен-
ному к свободе от необходимостей природы. На индивидуальном уровне ощущение 
личностного абсолютного и его желаемой реализации в вечной жизни требует не 
только следования идее обновленной и преображенной вселенной, но также за-
висимости вселенной от того, что за пределами любых возможных условий, и чье 
«присутствие» может быть обнаружено через ощущение личностного абсолютного 
в условиях пространственно-временной конечности. Жажда бессмертия не предпо-
лагает, что нужно покинуть сотворенный мир и бросить его на произвол слепых и 
безличностных сил. Жажда бессмертия является желанием не просто существовать, 



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014100 <

но жить в таком состоянии твари, которое максимально имитировало бы то невиди-
мое основание, от которого исходит приглашение миру существовать. Если смысл 
христианской веры в ее экклезиологическом оформлении состоит в том, чтобы 
обрести бессмертие, то возможность достижения бессмертия должна быть предо-
пределена в событии зачатия и рождения как обещания спасения и вечной жизни. 
Именно поэтому можно предвосхитить, что сотворение мира из ничего в той мере, 
в какой оно не может быть понято человеком, по сути конституирует человеческую 
жизнь, ее ипостасный центр, с непередаваемым и уникальным существованием. 
Речь идет не о конституции в физико-биологическом плане, но об онтологическом 
обусловливании существования личности вообще. Имеется в виду существование 
в отношении с данностью сотворенного, которое невозможно преодолеть и выйти 
за его пределы. Трансцендирование к личностному абсолютному не обесценивает 
состояние сотворенности, ибо оно является раскрытием и манифестацией бытия-в-
мире как сотворенного.

Вселенная как насыщенный феномен,  
или Экспликация личностного абсолютного

Итак, вопрос о сотворении не касается деталей сотворения. Вопрос о сотворении 
есть вопрос о фактической данности сотворенного, ибо только из этой данности 
и можно рассуждать о сотворении. А поскольку никакой выход из сотворенного 
невозможен45, то есть невозможно ни «транс-восхождение» (trans-ascendance) во 
«внешнюю, мега-сферу» по отношению к сотворенному, ни «транс-нисхождение» 
(trans-descendance) во «внутреннюю, микро-сферу», сама наличность сотворенно-
го должна содержать в себе следы манифестаций сотворения как активно проис-
ходящего акта-сотворения. Детектирование таких манифестаций и может служить 
трансценденцией, понимаемой не в «вертикальном», а в «горизонтальном» смысле. 
Главным остается вопрос о том, как выразить в мышлении, языке и действии сотво-
ренность как манифестацию сотворения.

Христианское богословие как церковная практика артикулирует эту сотворенность 
как свободную зависимость от Бога литургически. Это означает, что учение о тво-
рении мира Богом как составляющая «ортодоксии», то есть как правильного славия 
Бога, сопровождается «ортопраксией», то есть евхаристическим действом, в кото-
ром утверждается истинное присутствие Христа в Его теле и крови, то есть истин-
ное присутствие с нами, несмотря на то, что Он во веки веков остается одесную 
Бога-Отца. Здесь трансценденция означает сопричастие (communion), в котором 
сопричастники преображаются под действием того, как Бог являет и дарует себя 
(Гал. 2:20; 2 Кор. 5:17). Ортопраксия исходит из принимаемого в вере взаимного 
движения трансценденций: Бог нисходит к нам в литургических актах для того, 
чтобы мы были способны взойти к Нему46. Эту мысль можно пояснить как то, что 
Бог сотворяет пространство (как окружение) для того, чтобы человек и мир были 
восприняты Им. Слово «воспринимать» или «принимать» не должно быть понято в 
смысле принятия формы под действием чего-либо. Мы не говорим о том, что мир 
принял определенную форму при сотворении Богом, то есть что он был пассивен 
в процессе творения. Речь идет о другом: о том, что Бог, сотворив мир, чувство-

45	 В учении об обожении Греческие Отцы настаивали на том, что при восхождении к познанию Божественного про-
тяженность (diastema) и различие (diaphora) между тварным и нетварным остаются. Обожение соответствует в терми-
нологии преподобного Максима Исповедника осуществлению такого посредничества между тварным и нетварным, в 
котором преодолеваются нравственные напряжения и противостояние. Тварь и «нетварное» соединяются в человеке по 
благодати. Онтологическая же граница между ними всегда остается. 

46	 Ср. известное изречение святого Афанасия Великого: «Оно [Слово] очеловечилось, чтобы мы обожились» (Слово 
о Воплощении Бога Слова и о пришествии Его к нам во плоти. Св. Афанасий Великий. Творения в 4 томах. М.: Изд-во 
Спасо-Преображенского Валаамского монастыря, 1994. Т. 1. С. 260). См также: Послание к Епископу и исповеднику 
Аделфию против ариан. Там же. Т. 3. С. 306). 



 А. В. Нестерук > Вселенная как насыщенный феномен > 101

вал себя комфортно в этом мире, то есть Он «принял» его, фигурально выражаясь, 
«оставаясь как бы у себя дома»47. «Принимать» в контексте сотворения – это значит 
вводить другого, то есть мир в его пространственно-протяженном (diastema) испол-
нении и человека, в сферу действия Божественного и в какой-то мере допускать 
в ней их участие как со-причастие, как общение, как познание. Сошествие Бога в 
мир, в котором, согласно святому Афанасию, мы становимся «обоженными», озна-
чало, что Христос сделал нас «духоприемными», «приготовил нам как вознесение и 
воскресение, так и вселение и присвоение Духа»48. Гостеприимство Бога означает, 
что Он не заполняет как бы некую пустоту присутствием чужого (ведь пустоты не 
было до сотворения), но приводит другого, то есть мир и человека в нем, к участию 
в Его жизненной целостности.

Бог творит мир в пространственном протяжении, как «место» для Себя (для Своего 
Воплощения), чтобы принять человеческую форму49 и тем самым «принять» чело-
века в Свой чертог. Бог создает вселенную, чтобы человек познавал Бога в знаках 
сотворенного. Само протяженное пространство есть манифестация Божественного 
присутствия среди нас, но которая не отражает Его сущности, ибо в последней нет 
протяженности (no diastema). Присутствуя в пространстве, Бог, тем не менее, оста-
ется вне его рубрик, сохраняя аутентичность своей трансцендентности и не рас-
крывая Себя до конца. Подобная диалектика имманентности и трансцендентности 
и находит свое выражение в евхаристическом действии, которое, с одной стороны, 
есть Божественный ответ на взывание Духа Святого, актуализирующего истинное 
присутствие Христа, а с другой стороны, трансцендирование всей евхаристической 
общины через раскрытие ворот Царства будущего века в Анафоре50, когда вся ак-
туальность протяженных пространства и времени нейтрализована и они оба све-
дены к сопричастию Царства. Это наблюдение позволяет утверждать, что научное 
исследование вселенной, если бы оно было приведено к статусу сопричастия и тем 
самым приобрело бы черты пара-евхаристического, благодарящего акта, могло бы 
получить интерпретацию трансцендирующего движения, в котором вся простран-
ственная и временная протяженность вселенной были бы приостановлены и образ 
ее целостности, артикулированный и развитый через научное исследование, был 
бы символически принесен назад к ее Творцу. Соотнесением сотворенного с Твор-
цом был бы акт благодарения.

Что бы могла означать подобная приостановка пространственной и временной 
протяженности вселенной? Это означало бы изменение взгляда на вселенную: то 
есть отказ рассматривать сотворенное как объект. Это означало бы, что сотворен-
ное не есть более отделенное от человека нечто, о котором можно рассуждать из 
своего рода внешней позиции, а есть действительно приведение мира и человека 
к жизненной целостности через сопричастие Божественному. В таком ощущении 
сотворение дает неизмеримо больше, чем то, что могло бы быть интендировано 
по отношению к нему или предвидено. Можно сказать по-другому: явленность со-
творения, то есть сотворение как феномен, насыщена интуитивным содержанием 

47	 Бог присутствует в мире, не умаляя при этом своей трансцендентности. 

48	 Св. Афанасий Великий. На Ариан слово первое. Творения в 4 томах. Т. 2. С. 237. 

49	 Известный из космологии Антропный принцип получает здесь христологическое измерение: для того, чтобы во-
площение было возможно, развитие вселенной должно было привести к созданию условий существования человече-
ского тела. Это соответствует давней мысли о телосе, неявно присутствующем в развитии вселенной. Однако здесь 
остается непроясненным вопрос о том, действует ли этот телос после события воплощения, то есть имеется ли какое-
либо конструктивное развитие вселенной в данную эпоху и в будущем. См.: А. Нестерук. Логос и Космос. С. 316–47. 

50	 В анафоре происходит своего рода «сгущение», «конденсация» времени, равносильная его приостановке. С одной 
стороны, настоящее соединено с прошлым и будущим: «Поминающе убо спасительную сию заповедь и вся, яже от нас 
бывшая: Крест, Гроб, тридневное Воскресение, на Небеса восхождение, одесную седение, Второе и славное паки при-
шествие». Но с другой стороны, само настоящее, в котором происходит поминание, есть текущее и неостанавливаемое 
«всегда», так что время «конденсировано» и его протяженность как разделенность на прошлое, настоящее и будущее 
приостановлена здесь и сейчас, но это здесь и сейчас не имеет выделенной природы, ибо оно есть всегда и везде. 



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014102 <

до такого предела, что этот феномен с трудом представим в рубриках разума. Для 
того, чтобы прояснить этот момент, стоит воспользоваться, по аналогии, различи-
ем между «рациональной идеей» и «эстетической идеей» у Канта в контексте сотво-
рения. Рациональной идеей в данном контексте является космологическая идея: ее 
характеристикой является то, что она не может получить чувственного осознания 
в силу того, что она содержит концепцию (сверх-чувственной вселенной), которую 
никогда нельзя уравновесить адекватной чувственной интуицией. Вселенная как 
«объект» этой идеи определена так, что ее представление, согласно этой идее, ни-
когда не может привести к ее познанию. По аналогии с этим «рациональная идея» 
сотворения (аналогичная по своему функционированию в сознании космологиче-
ской идее) может быть рассмотрена как «феномен» сознания, лишенный какой-ли-
бо интуиции, то есть как нечто непознаваемое. Изменение взгляда на сотворение, 
подразумевающее приостановку его пространственно-временного, то есть косми-
ческого представления, о котором мы говорили выше, предполагает обращение к 
сотворению как «эстетической идее», то есть восприятию сотворения как соприча-
стия (communion), реализованному в интуиции, которая никогда не сможет быть 
интеллектуальным (дискурсивным) познанием по причинам, которые в точности 
противоположны тому, что было с интуитивной неданностью «рациональной идеи», 
а именно: «Эстетическая идея не может стать познанием, поскольку она есть со-
зерцание (воображение), для которого никогда не может быть найдено адекватное 
понятие»51. В случае сотворения дело не в том, что происходит неуравновешивание 
интуиции с концепцией, то есть невыразимости интуиции в концепции вследствие 
слабости интуиции или ее недостаточности (концепция в этом случае слепа просто 
в силу того, что интуиция имеет дело с недостатком явления, «сокрытого во мраке»). 
Ситуация обратная: речь идет о неспособности концепции прояснить интуитивное 
содержание, ибо избыток интуиции по отношению к концептуальному представле-
нию не позволяет любому лингвистическому представлению интуиции охватить ее 
полностью и постичь умом52. Другими словами, избыток интуитивного содержания 
сотворения как сопричастия никогда не позволит «видеть» это сотворение как объ-
ект53. Эта неспособность представить сотворение как объект проистекает не из-за 
недостатка данности сотворения (что происходит в случае космологической идеи, 
данность содержания которой в чувственной интуиции очень бедна), а наоборот, 
из-за избытка интуиции, то есть из-за избытка данности содержания (ибо интуи-
ция и есть то, что дает). Сотворение, понимаемое как «эстетическая идея», дает го-
раздо больше, чем то, с чем может справиться любая концепция. Невозможность 
концептуального оформления сотворения следует из того, что интуитивный пере-
избыток его наличности не может быть помещен вовнутрь опыта, структурирован-
ного согласно правилам дискурсивного мышления. Интуиция обладает здесь такой 
интенсивностью, что ее экспозиция изнутри концепций невозможна: она насыща-
ет концепцию до такой степени, что, выражаясь техническим языком, происходит 
«передержка» или «засветка» концепции, засветка, которая оставляет интуицию 
невидимой, слепой, но не из-за недостатка «света» (это имело бы место в подходе 
к сотворению как объекту, всегда ускользающему и «недодержанному» разумом), 
а из-за «его» избытка (слишком интенсивно наше переживание сотворения как 
жизни, законченное выражение которого никогда невозможно). Проблема, таким 
образом, состоит в том, чтобы найти способ феноменологического описания сотво-
рения как «эстетической идеи», то есть сотворения как опыта непосредственного 

51	 И. Кант. Критика способности суждения. § 57. Прим. 1. 

52	 Ср.: Там же. § 49.

53	 Обратим внимание на то, что то же самое по сути утверждается богословием и по отношению к Богу, в отношении 
которого все конечные определения оказываются недостаточными и незавершенными. Апофатизм богословия и со-
стоит в признании того, что интуитивное ощущение Божественного присутствия никогда не может быть исчерпано 
дискурсивными определениями. 



 А. В. Нестерук > Вселенная как насыщенный феномен > 103

переживания бытия и жизни, который удержал бы принципиально непредвидимую 
природу данности сотворения, невозможности видеть и рассуждать о сотворении 
как об объекте, а также «свободу» сотворения от ограничений, накладываемых ин-
тенциональностью сознающего субъекта54.

Несмотря на аномалии, связанные с дискурсивным осмыслением «эстетической 
идеи», ассоциированной с сотворением, эта идея не ускользает от феноменологи-
ческого описания. Однако применять его нужно с осторожностью: можно исполь-
зовать традиционные категории рассудка (в кантовском смысле) лишь для того, 
чтобы охарактеризовать «невыразимое представление» этой идеи как насыщенный 
феномен. Но категории будут применяться здесь только по аналогии. Давайте про-
демонстрируем это.

В первую очередь в отношении сотворения невозможна никакая операция сознания, 
которая хотела бы ухватить его как свою цель на основе количественного синтеза, 
применяемого по отношению к обычным объектам. Именно вследствие принадлеж-
ности сотворению и его данности нам, интуиция, которая поставляет нас «перед» 
ним, не ограничена и ее избыток не может быть подвергнут количественному оце-
ниванию на основе операции деления или сложения частей, ибо в этой интуиции го-
сподствует абсолютная однородность: принадлежность сотворению не может быть 
оценена в терминах больше или меньше – она просто есть. Интуиция сотворения 
превосходит все возможные конкретные аспекты этого сотворения в эмпирическом 
опыте. В этом смысле «феномен сотворения», которому присущ избыток или пере-
насыщение интуицией любого концептуального содержания сотворения, должен 
быть назван несоизмеримым с чем-либо, то есть не измеримым согласно категории 
количества. Отсутствие «меры» в отношении сотворения проистекает не просто из-
за все-мощности и неограниченной количественной неопределенности сотворения. 
Оно определяется невозможностью применения последовательного синтеза в кон-
ституировании сотворения, как если бы оно могло быть осуществлено на основе 
его составляющих. Следовательно, идея последовательного синтеза должна быть 
заменена тем, что могло бы быть названо «моментальным синтезом» («синтезом со-
причастия»), который «предшествует» и трансцендирует все частные аспекты сотво-
рения, заменяя таким образом интегрирование образа, сотворенного посредством 
разнесенных во времени актов осознания, экзистенциальным синтезом пережива-
ния фактичности существования и сопричастия сотворению.

Далее, в отношении сотворения не может также быть предпринят качественный 
синтез. Здесь имеется в виду то, что феномен сотворения, если сознание фиксирует 
его, достигает интенсивности, которая блокирует любую возможность предсказа-
ния или предвосхищения интуиции сотворения в ощущении. Речь идет о том, что 
сотворение как опыт жизни не может быть подвергнуто никакому качественному 
анализу, ибо если жизнь есть, то она есть полностью и без остатка, либо ее просто 
нет. Интуиция сотворения в этом смысле «ослепляет» саму возможность предвосхи-
щения сотворения на основе ее прочувствования: взгляд с трудом может перенести 
тот избыток сотворения, который поставляется интуицией. Ощущение сотворения 
проявляет себя как своего рода «мрак» (но не как темнота, а как неразличимое), не-
структурированный и вызывающий экзистенциальную тревогу.

Явление сотворения, как оно дано сознанию, подпадает под рубрику феномена, ко-
торому Жан Люк Марион дает характеристику с помощью термина «ослепление» 

54	 Здесь снова напрашивается прямая аналогия с собственно богословием как глаголением о Боге. Независимо от 
человеческих определений и интуиций Божественного, Бог остается тем, кем Он есть («Аз есмь сый»). Это показывает, 
что рассуждения о Боге представляют собой бесконечную герменевтику, в которой могут использоваться любые наи-
менования, касающиеся того, что за пределами этого мира и этого века, ибо истинные имена того, о чем идет речь, 
никому не известны. В этом смысле апофатизм богословия как свобода выражения, опыт Бога внутри церковных опре-
делений происходит из свободы Божественного по отношению ко всем возможным способам его экспликации.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014104 <

или «ослепленность» (l’ blouissement)55, который призван описывать ситуацию, 
когда интенсивность интуитивного восприятия сотворения превосходит возмож-
ности любого предвосхищения его восприятия и делает невозможным детальное 
«всматривание в него». Именно на фоне этого «ослепления» можно осознать смысл 
всего эмпирически конечного как составляющей сотворения: оставаясь незамет-
ным и плохо артикулируемым, его присутствие, тем не менее, делает возможным 
эмпирический взгляд на мир как объект. Привлекая богословский язык, это насы-
щение интуиции отражает фундаментальную «нелокальность» человеческого (его 
единства как трансцендентальность) не только на уровне физического или биоло-
гического единосущия, но также на уровне синтеза идентичности всего тварного, 
достижимого человеком в силу данной Богом способности воипостазирования со-
творения в познании.

Придадим еще более уточненную форму нашей мысли. Сотворение характеризу-
ется тем, что ему невозможно приписать никакой субстанции, из которой его эм-
пирическое содержание как бы появлялось. Другими словами, по отношению к 
сотворению невозможно указать его причину как то нечто, из которого это сотво-
рение «осуществлялось бы». В этом смысле космологические ссылки на Большой 
взрыв или мультивселенную не достигают здесь никакой цели, ибо их предполага-
емая теорией фактичность сама по себе уже является манифестацией сотворения. 
И выход из него к некой предлежащей субстанции невозможен просто потому, что 
мы сами, будучи частью этого сотворения, прикованы к его фактичности, испыты-
вая его тем самым как нечто подобное coaevus universo, то есть вселенную как «со-
одновременную» с жизнью человека. Нетрудно понять, что «одновременность», упо-
минаемая здесь, вводит определенного рода темпоральность, но темпоральность 
не как формальный синтез для конституирования объекта, а как «эйдетическую 
темпоральность», как осознание того, что сотворение просто дано, но в этой данно-
сти оно не показывает себя как сотворенное. Другими словами, феноменальность 
сотворения как раз и состоит в том, что оно дает нам себя в своей сокрытости. 
Эта сокрытость включает то, что, говоря о сотворении вообще, мы не можем харак-
теризовать его в терминах времени и пространства, а, следовательно, и на основе 
гипотетического представления сотворения как проистекающего из некоего про-
шлого. Можно сказать, что в отношении сотворения невозможно характеризовать 
его ни через «предвидение прошлого», ни через «воспоминание о будущем». Его 
чистая данность сознанию и его сокрытость лишают возможности увидеть сотво-
рение либо как вневременной «акт», либо как развернутый во времени мир. Космо-
логические попытки реконструировать прошлое вселенной на основе наблюдения 
ее настоящего представляют собой реконструкцию прошлого как «прошлого насто-
ящего». Это соответствует стандартному временному синтезу присутствия объекта 
в его постоянстве, требуемому научным методом. Но наше незнание прошлого все-
ленной как «прошлого прошлого» указывает на неполный и частичный объем того, 
что феноменализируемо во вселенной, и является главной причиной принципиаль-
ной сокрытости вселенной как сотворения, а также невозможности ее адекватной 
экспликации в терминах прошлого и будущего. В своей случайной фактической 
данности вселенная выступает не как объект, который можно подвергнуть тестам 
и тем самым выявить соответствующую, присущую этим тестам объективность ее 
постоянного присутствия; она выступает как событие, содержание которого и рас-
крывается через конкретную жизнь, жизнь как дар, как событие, изнутри которого 
сама вселенная дарует себя, уводя в сокрытие истину своего сотворения.

В этом смысле сотворение и его наличная видимость – вселенная – предстают в со-
знании как то, что случилось, случается и будет продолжать случаться, как абсолют-

55	 J.-L. Marion. Le phénomène saturé, Phénoménologie et Théologie. Paris: Criterion. 1992. P. 109–111.



 А. В. Нестерук > Вселенная как насыщенный феномен > 105

но уникальное, неповторимое и неизменное в своей исторической целостности. 
Таким образом, единственным темпоральным аспектом сотворения остается его 
вечно присутствующее настоящее56. Соответственно все космологические теории, 
которые пытаются моделировать прошлое или будущее вселенной, приписывают 
ей атрибуты объекта (как того, что дистанцировано от проникающего взгляда здесь 
и сейчас), сводя тем самым ее феноменальность к некоему ущербному модусу, в 
котором интуиция вселенной очень бедна, ибо ее наблюдаемое (здесь и сейчас) со-
стояние математически просчитывается из якобы существующего состояния в про-
шлом (и соответственно предсказывается в будущем на основании разных сценари-
ев). В таких математических абстракциях забыто главное: историчность вселенной 
как ее событийность, как вечно продолжающееся уникальное сотворение. Историч-
ность здесь означает принципиальную несводимость ее случайной фактичности к 
каким-либо обосновывающим положениям человеческого рассудка. Случайность 
сотворения и дисплея вселенной просто соответствует случайности самого факта 
жизни. Историчность есть выражение никогда не кончающегося сотворения. Эта 
историчность присуща интенциональному сознанию личностей как таинственно-
му единству субъекта и объекта, бытия и небытия, духа и материи.

Удержание представления о сотворении в рубриках тварного  
и аналогии опыта

Теперь придадим более точную форму тому утверждению, что сотворение не может 
быть адекватно описано с помощью аналогий опыта (в смысле Канта), использу-
емых в научных попытках ухватить сущность сотворения, например, в сценариях 
ранних стадий эволюции вселенной. Действительно, в математической космологии 
аналогии опыта работают как конститутивные принципы в той мере, в какой они 
не затрагивают вопроса о происхождении случайной фактичности тех или иных со-
ставляющих вселенной. Согласно Канту, конститутивная природа математических 
предложений видна уже в обычной пропорции: если пропорция есть равенство 
двух отношений, в одном из которых присутствует неизвестное, то это неизвестное 
de facto конституируется этой пропорцией как ее решение. В применении к стан-
дартной космологической модели это можно проиллюстрировать, построив про-
порцию, например, между значениями масштабного фактора (радиуса вселенной) 
в настоящее время и во время отделения вещества от излучения (их отношение 
равно примерно одной тысяче) и обратным отношением температур остаточного 
излучения. Зная значение температуры в настоящую эпоху, нетрудно посчитать ее 
значение в эпоху отделения вещества от излучения и таким образом осуществить 
на основании физики конституцию этого этапа расширения вселенной как перехо-
да от доминирующего излучения к тем формам вещества, которые мы наблюдаем в 
современную эпоху. Обратим внимание на то, что подобное конституирование па-
раметров вселенной на основании аналогий опыта применимо только к тем этапам 
ее эволюции, которые уже четко определены в физических терминах. Это означает, 
что экстраполяция указанной космологической пропорции к началу расширения 
вселенной, когда, как предсказывает теория, ее радиус стремится к нулю, а тем-
пература к бесконечности, приводит к неопределенности, отражающей то, что ис-
пользуемые понятия не определены, то есть их конституирование на основе анало-
гий опыта невозможно57. Предельные значения физических понятий как начальные 

56	 Концепция вечно-присутствующего настоящего подробно обсуждается в книге A.  Compte-Sponville. L’être-temps. 
Paris: Presses Universitaires de France. 1999. 

57	 Это тривиальное наблюдение всегда интерпретировалось как то, что так называемый Большой взрыв является 
пределом применения всех физических концепций, то есть предельным понятием самой физики. Другими словами, 
конституирование этого понятия на основе экстраполяции известных физических законов приводило к установлению 
пределов возможности такой экстраполяции, то есть к ограничению физического метода, а тем самым и всей системы 
дискурсивного мышления, приложимой к уже данным объектам. 



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014106 <

условия вселенной не могут быть определены с помощью аналогий опыта, ибо речь 
идет об установлении отношений между астрономически наблюдаемой вселенной 
(как предмета опыта) и вселенной в целом (отсуммированной в космологической 
сингулярности), которая не является предметом опыта. Подобное отношение не 
является количественным; оно скорее качественное отношение. Такое отношение 
по определению есть априорное, и установление этого отношения в познании не 
означает установления знания того, что такое есть вселенная как целое58. Анало-
гия опыта здесь трансформируется в общее правило интендирования вселенной 
как целого, как того компонента опыта, который находится в отношении к любо-
му другому опыту обычных вещей. То, что могло бы называться здесь аналогией 
опыта, представляет правило, согласно которому единство опыта воплощенного 
ипостасного существования, интендирующего вселенную как целое, могло бы воз-
никнуть из восприятия отдельных вещей и астрономических объектов. Таким об-
разом, будучи всего лишь правилом, эта «аналогия опыта» не говорит нам ничего о 
том, как эмпирическая или интеллектуальная интуиция вселенной как сотворения 
возникла. В этом смысле она не является конститутивным принципом вселенной и 
ее явлений, но является регулятивной нормой опыта.

Научная космология пытается распространить аналогии опыта на предельные си-
туации, такие как тотальность вселенной или ее начало, которые заведомо не под-
падают под рубрики аналогий, присущих естественным наукам. Речь идет о том, 
что аналогии опыта не могут быть однозначно и успешно применены к самому 
генезису фактичности того, с чем этот опыт оперирует. В этом случае ограничен-
ность этих аналогий имеет одинаковую нагрузку независимо от того, идет ли речь о 
фактической данности вселенной в целом или же случайной фактичности каждого 
конкретного физического объекта. Но тогда сама попытка использования аналогий 
опыта в предельных ситуациях означает то, что меняются критерии и природа ут-
верждаемой ими достоверности, а именно характер интуитивных факторов, вовле-
ченных в этот опыт. Например, говоря о ранней вселенной, в отношении которой 
не работает принцип соответствия с эмпирической реальностью, космология не-
явно функционирует на основе принципа когерентности эпистемологического обо-
снования ее теорий (укорененного в своего рода публичном соглашении о природе 
истины математических конструктов)59. Соответственно и аналогия опыта здесь 
функционирует в условиях, когда апелляция к эмпирически доступному материалу 
не требуется вообще.

Что важно в этом наблюдении, так это то, что какие бы разновидности аналогий 
опыта не использовались в космологии, единство этого опыта всегда осуществляет-
ся за счет сведения всех аспектов вселенной к рубрикам времени, поскольку имен-
но время, согласно Канту, и гарантирует единство опыта60. Но легко понять, что 
если мы имеем дело только с теми аспектами вселенной, которые подпадают под 
рубрики времени, то структура феноменальности вселенной как целого, как мы уже 
указывали выше, оказывается весьма ущербной. Время входит в опыт как неявный 
горизонт явлений, без которого их появление невозможно. Время проявляет здесь 

58	 Мы уже отмечали выше, что физические бесконечности, появляющиеся при описании начального состояния все-
ленной, содержащем в сжатом виде информацию о вселенной в целом, являются индикатором не количественной, а 
качественной отделенности этого начала от фактически наблюдаемой вселенной. 

59	 Идея о том, что в космологии в качестве критерия достоверности ее теорий используется принцип когерентности 
обоснования, а не принцип соответствия с эмпирической реальностью, была высказана в моей книге: The Universe as 
Communion. P. 244–46. См. также мою статью: От непознаваемости вселенной к телеологии человеческого духа // Науч-
ное и богословское осмысление предельных вопросов: космология, творение, эсхатология. С. 110–13. Дальнейшее об-
суждение можно найти в статье: Transcendence-in-Immanence in Theology and Cosmology. Studies in Science and Theology. 
Vol. 12. 2010. P. 189–196, а также в ее авторизованном русском переводе: «Трансценденция-в-имманентности»: новый 
феноменологический поворот диалога богословия и космологии // Научные и богословские эпистемологические пара-
дигмы. М.: ББИ, 2009. С. 53–61. 

60	 И. Кант. Критика чистого разума. А177 В.



 А. В. Нестерук > Вселенная как насыщенный феномен > 107

себя как бы двойным, амбивалентным способом: с одной стороны, оно выявляет 
себя как «то», что принимает явление, с другой стороны, для того, чтобы явление 
появилось, показало себя, время вынуждено отвергнуть, противопоставить себя 
явлению. Таким образом, вселенная, о которой говорит космология, представляет 
собой прорыв ее феноменальности, то есть ее видимости (в философском смысле), 
в основании которой лежит горизонт времени, как бы уже имеющий место быть 
«заранее», то есть до опыта вселенной. Вселенная в своем явлении (а также в ее 
дальнейших теоретических тематизациях), таким образом, ограничена той частью 
горизонта времени (который в противном случае просто остается неявным и не-
видимым), который позволяет обналичивание вселенной как ее темпорализацию 
(«овременивание»).

Вопрос, который теперь перед нами стоит, таков: умещается ли вселенная как це-
лое, как сотворение, в рамки этого горизонта времени? Другими словами: может 
ли вселенная как сотворение адекватно и полностью манифестировать себя в ру-
бриках этого горизонта? Простое семантическое наблюдение указывает в сторону 
негативного ответа: вселенная как тотальность всего, включающее все места и все 
времена, не может быть подчинена и ограничена условиями времени, она, как то-
тальность тварного, превосходит время, как условие опыта тварного, в абсолютном 
смысле. Как логическое продолжение этого вывода следует тогда вопросить о том, 
превосходит ли вселенная как сотворение любой другой горизонт, лежащий в осно-
вании опыта?61 Проблема здесь не в том, чтобы вообще избавиться от горизонтов 
в космологии; без таких горизонтов манифестация вселенной была бы просто не-
возможна: чтобы осознать наличную данность вселенной как «вселенную», ее необ-
ходимо соотнести с опытом вселенной во всех поколениях человечества – этот по-
следний опыт и является, например, частным горизонтом, на фоне которого и про-
исходит феноменализация вселенной здесь и сейчас. Проблема в другом, а именно, 
как можно нейтрализовать ограничивающее предшествование (не в темпоральном 
смысле, а как логическое предшествование) горизонта (например, времени) для 
того, чтобы избежать конфликта, утверждая абсолютность феномена вселенной как 
сотворения. Другими словами, как уйти от конфликта в понимании вселенной как 
сотворения – чистого события (то есть непредсказуемого, непознаваемого и невос-
производимого), то есть как насыщенного феномена – и ограничивающим предше-
ствованием горизонта времени, который делает возможным манифестацию этого 
события (вечно присутствующего настоящего) как его протяженную развертку во 
времени (как изменяющегося образа вечности).

С одной стороны, вселенная как сотворение предстает в человеческом опыте как 
сопричастие и единосущие, которые насыщают интуицию до такой степени, что не-
возможно осуществить разделение между вселенной и тем, кто ее принимает как 
дар и жизнь. Это сопричастие и единосущие не обладают предшествованием, ибо 
они просто даны. В этом смысле вселенная оказывается событием, таким же, как 
событие жизни. С точки зрения философии экзистенциализма незаконно ставить 
вопрос об основании этой жизни в каких-то внешних факторах. Жизнь как факт 
лежит в основании всех пространственных и временных разверток мира. Соот-
ветственно, и опыт вселенной как события лежит в основе всех аналогий опыта, 
представляющих ее как последовательность объективированных мест и темпора-
лизованных событий. Но экспликация опыта вселенной как события предполага-
ет, что это же событие определяет горизонт самого сознания, который и позволяет 
выразить вселенную как событие в терминах, доступных всем (то есть рациональ-

61	 Здесь проблема дискурсивной формулировки того, что есть сотворение, смыкается с проблемой мира как горизон-
та всех горизонтов, который превосходит каждый конкретный горизонт, в феноменологии. См. по этому поводу клас-
сическую статью: L. Landgrebe. The World as a Phenomenological Problem. Philosophy and Phenomenological Research. Vol. 1. 
N. 1. 1940. P. 38–58. Из более современных исследований см.: A. Steinbock. Home and Beyond. Evanston. Northwestern 
University Press. 1995.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014108 <

но), для кого-то же самое событие переживается по-другому. Здесь наблюдается 
определенная диалектика, а именно то, что горизонт в определении вселенной как 
события, с одной стороны, определяется этим событием, а с другой стороны, явля-
ется определяющим вселенную дискурсивно, и генерирует ее частную феноменаль-
ность. Но тогда становится ясным, что вселенная как чистое событие, то есть как 
насыщенный феномен, насыщает свой собственный горизонт, ибо из сотворения 
невозможно выйти и конституировать горизонт как взгляд на вселенную как со-
творенное извне (попытки осуществить такой выход в моделях мультивселенной 
выглядят наивными, ибо сама мультивселенная предполагает некий предшествую-
щий, то есть уже сотворенный горизонт).

Любая попытка приписать вселенной какой-то отдельно взятый и единственный 
горизонт была бы по крайней мере наивной, ибо вселенная является человечеству 
в процессе его истории через призму множественных горизонтов, ни один из кото-
рых не может предшествовать или ограничивать другой (будь то мифологический 
и научный). Можно утверждать, что опыт вселенной через призму различных го-
ризонтов демонстрирует постоянное давление, насыщающее интуицию человека, 
исходящего от его неразделимости со вселенной. Это насыщение есть реакция на 
естественное сопротивление человека отдать отчет о своем бытии в формулах мыс-
ли и речи в противовес простому желанию раствориться в физико-биологическом 
существовании. В действительности здесь речь идет не просто о насыщении инту-
иции, а о преумножении насыщений, исходящих из множественных горизонтов, а 
также их взаимодействии, соответствующем переплетению этих горизонтов. Сама 
современная космология, дающая описание вселенной в разных горизонтах – экс-
периментальном и теоретическом, а также бесконечное продвижение и уточнение 
экспериментальных методов и теоретических схем, показывает, что «предметом» 
космологии является нечто, что постоянно насыщает интуицию и конституирует 
сами горизонты, изнутри которых вселенная предстает космологу: это нечто и есть 
вселенная как насыщенный феномен. Можно обобщить, сказав, что вселенная как 
насыщенный феномен вовлекает человеческое эго в бесконечную герменевтику: 
здесь можно указать на философскую прозу и мистическую поэзию, воспевающую 
единство с космосом, на научные модели и научную фантастику. Главный же вы-
вод таков, что само эго конституируется в процессе этой многоликой герменевти-
ки, будучи тем самым глубоко укорененным в событии вселенной, вселенной как 
сотворения. Трудно не заметить, что в этом моменте космология становится очень 
близкой по своему философскому смыслу богословию творения, которое допускает 
множественную экзегетику как самих текстов Священного Писания, так и интер-
претацию Отцов Церкви. Если же к этому добавить многочисленные свидетельства 
святых и духовных подвижников о Божественном присутствии во вселенной, а так-
же литургические тексты, которые все опираются на один и тот же, неизменяемый 
со временем опыт, можно видеть, что Божественное присутствие в мире и сам мир 
являют пример одного нерасчленимого насыщенного феномена Божественного со-
творения вселенной.

В наши дни несдерживаемая волна научно-популярных отчетов о вселенной, чер-
пающая свой материал из исследований в теоретической космологии, являет собой 
аналогичное стремление проповедовать псевдо-священническим образом о все-
ленной, образом, в котором всеобъемлющий горизонт предмета космологии нахо-
дится в постоянном движении, апеллируя к различным аналогиям и темам из дру-
гих научных дисциплин. Само явление постоянно обновляюшегося научно-попу-
лярного представления и истолкования вселенной можно сравнить с нескончаемой 
Библейской экзегетикой: действительно, в то время, как Библия является главным 
источником интерпретации в различных пересекающихся контекстах, а также по-
пулярных форм экзегетической катехизации, профессиональные научные журналы 



 А. В. Нестерук > Вселенная как насыщенный феномен > 109

поставляют аналогично материал для популяризаторов науки, которые выступают 
тоже как экзегеты неких сакральных текстов о космологии. Конечно, эта аналогия 
не абсолютна, ибо постоянство Библейского текста на протяжении тысячелетий 
не может сравниться с принципиально текучим и недостроенным текстом книги 
вселенной. Важно не это, а то, что космологический текст, то есть содержание кос-
мологических теорий, оказывается тем феноменом-событием, которое, как факт 
человеческой историчности, выступает насыщенным феноменом, допускающим 
многочисленные контекстуальные интерпретации. Мы видим, что принципиаль-
ная открытость и незаконченность космологического дискурса, его апофатичность 
в отношении интендируемого им объекта – вселенной – позволяет интерпретиро-
вать космологические определения и описания как нарратив, который становится 
предметом уже другого, не столь научного рассмотрения космологами, так сказать, 
второго порядка. Они заняты не столько физико-математическими аспектами все-
ленной, сколько интерпретацией специальных знаний о вселенной. Вселенная, та-
ким образом, получает как бы свое удвоение на страницах литературы и становится 
предметом изучения «космологических лингвистов» и писателей, которые меняют 
постановку проблемы и переписывают историю вселенной, всегда превосходя пре-
делы узко научного контекста. Здесь вскрывается скрытый гуманитарный характер 
исследований о вселенной как целом, ибо эти знания соответствуют вечному фило-
софскому поиску человеком своего места в творении62.

Сотворение и сознание

Последний вопрос, который нам следует обсудить, чтобы отсуммировать смысл на-
шего вывода о сотворении как насыщенном феномене, есть вопрос о том, в каком 
отношении насыщенный феномен вселенной как сотворения выступает по отноше-
нию к мышлению вообще. Согласно Канту, объект опыта и способность познания 
должны согласовываться для того, чтобы быть подходящими для источника опыта, 
а именно трансцендентального субъекта. Тогда возможность явления (феномена) 
зависит от того, как оно вписывается в условия опыта, которые происходят из «я». 
Простыми словами, «я» может познавать вещи, к которым это «я» имеет доступ и 
может их осознать, в условиях своей случайной фактичности. Соответственно, если 
феномен не «находится в согласии» или не «соответствует» способности познания 
этого «я», этот феномен не может появиться как феномен, то есть вместо феноме-
на будет иметь место своего рода чувственная аберрация, нераспознаваемое не-
что, чья концептуализация будет носить эвристический и гадательный характер63. 
При «взгляде» на вселенную как сотворение, то есть как на насыщенный феномен, 
«я» испытывает принципиальное несоответствие между «явлением вселенной», от 
которого ожидается, что оно явит себя способом, присущим обычным объектам, 
и субъективным опытом этого же «я», которое испытывает себя живущим в этой 
вселенной, единосущным ей, сопричастным ей. Соответственно, «я» не в силах кон-
ституировать вселенную как объект, концепция которого находилась бы в согласии 
с условиями опыта вселенной как такого сопричастия. При этом несостоятельность 
объективации вселенной не означает, что мы имеем дело с явлением ничто и что 
сами слова о сопричастии вселенной являют собой пустую фразу. Здесь имеет ме-
сто такое насыщение интуиции через сопричастие вселенной, избыток которой де-

62	 Идея о гуманитарном характере космологического знания высказывалась в работах В. М. Розина: Типы и дискурсы 
научного мышления. М.: Эдиториал УРСС, 2000. С. 81, а также в его статье: К проблеме демаркации естественных и 
гуманитарных наук, а также куда мы должны отнести космологию. Эпистемология и философия науки. Т. XI. № 1. 2007. 
С. 111–28. Подробный анализ переплетения измерения естественных и гуманитарных наук в космологии с феномено-
логических позиций был предпринят мною в статье: A. V. Nesteruk. Cosmology at the Crossroads of Natural and Human 
Sciences. Parts 1–2. Op. cit.

63	 Примером таких гадательных представлений являются скрытая масса и скрытая энергия, составляющие, согласно 
теории, 96 % всей массы вселенной, но ненаблюдаемые физически. 



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014110 <

лает вселенную практически невидимой и непостижимой вплоть до того, что она 
воспринимается как невыносимая и несоизмеримая со способностями человека ее 
охватить. Вселенная, как насыщенный феномен, сопротивляется любой попытке 
установить взгляд на нее как на объект. Вселенная заполняет субъективность «я» 
до такого предела, что это «я» терпит неудачу и конституирование вселенной ока-
зывается невозможным. Вселенная видима в принципе (в ее частях и моментах), но 
тем не менее на нее невозможно посмотреть (невозможно позиционировать «я» 
вовне вселенной)64. Этот вердикт в отношении вселенной как сотворения по сути 
воспроизводит то, что богословие определяет термином «апофатический»: мир как 
сотворение указывает на присутствие Бога в мире, но в Бога нельзя всматриваться. 
Действительно, если бы было возможно «смотреть» на вселенную как сотворение, 
то есть увидеть ее как то, что было бы конституировано сознанием, то сотворен-
ное как свободно-обусловленное Богом являло бы эту свободную обусловленность в 
конституированном виде. Но это противоречило бы аспекту свободы в сотворении 
как его случайности, то есть его непредсказуемости, непредвиденности, то есть, 
другими словами, как «того», что обладает структурой событийности, превосходя-
щей любой горизонт. Это также противоречило бы аутентичности Бога как транс-
цендентного.

Если осмыслить «встречу» с насыщенным феноменом вселенной из чисто челове-
ческих проявлений, тогда то, что человек испытывает, можно было бы охаракте-
ризовать как состояние невозможности адаптации ко вселенной или, другими сло-
вами, как ощущение того, что вселенная не есть дом для человека. По аналогии с 
мыслями Ж.-Ф. Лиотара, встреча с насыщенным феноменом может быть описана 
как возвращение в состояние раннего детства, ибо дети беспомощно предстоят 
странному окружающему миру, не имея при этом способностей артикулировать 
то, что окружает их65. Лиотар указывает на радикальную конечность человеческих 
существ, следующую просто из факта их рождаемости в условиях актуально беско-
нечного окружения: отсюда следует несоизмеримость со вселенной, которая высту-
пает по отношению к человеку как насыщенный феномен. Макс Шеллер выразил 
аналогичную мысль, введя в лексикон термин «сопротивление»: «Наличное бытие 
дается нам скорее в переживании сопротивления уже раскрытой сферы мира – а 
сопротивление имеется лишь для нашей стремящейся, побуждаемой влечениями 
жизни, для нашего центрального жизненного порыва. Изначальное переживание 
действительности как переживание “сопротивления мира” предшествует всякому 
сознанию, всем представлениям и восприятиям»66.

Сводя эту мысль на уровень физического функционирования человека, насыщен-
ный феномен являет себя как «то», что лишает человеческое тело со-настроенности 
со вселенной. На тривиальном, пространственном уровне это просто означает, что 
тело человека находится во вселенной в «свободном полете», то есть его место во 
вселенной абсолютно случайно и тем самым абсолютно уязвимо. Даже когда кос-
мологи говорят о так называемой точной настройке физических параметров все-

64	 Как писал Габриель Марсель: «Я не могу, даже в мыслях, отделить себя от Вселенной, и только посредством какой-
то непостижимой фантазии я могу поместить себя в некоторой точке за ее пределами, чтобы оттуда воспроизвести в 
уменьшенном масштабе последовательные фазы ее возникновения» (G. Marcel. Être et avoir. Paris: Editions Universitaires. 
1991. P. 21). Экзистенциальная противоречивость такого объективного взгляда на вселенную была позже подчеркнута 
Марселем в другой его работе: «…чем больше я настаивал бы на объективности вещей, обрезая ту пуповину, которая 
связывает их с моим существованием, с тем, что я называю моим органо-физическим присутствием во мне самом, чем 
больше бы я утверждал независимость мира по отношению к моему “я”, его совершенную индифферентность в отно-
шении моей судьбы, моих целей, тем более этот мир, провозглашенный как единственно реальный, … в конце концов 
уничтожался бы тем простым фактом, что он меня не принимает во внимание… Вселенная имеет тенденцию к само-
уничтожению в той мере, в какой она начинает меня поглощать, – именно это забывают, когда пытаются раздавить 
человека перечислением астрономических фактов и деталей». (G. Marcel. Du refus a l’invocation. Paris. Gallimard. 1940. 
P. 32. См.: Г. Марсель. Опыт конкретной философии. М.: Республика, 2004. С. 17. Наш перевод изменен).

65	 См., например: J.-F. Lyotard. L’Inhumain. Causeries sur le temps. Paris: Editions Galilee. 1988. P. 7.

66	 М. Шеллер. Положение человека в космосе. Избранные произведения. М.: Гнозис, 1994. С. 163. 



 А. В. Нестерук > Вселенная как насыщенный феномен > 111

ленной, для того, чтобы жизнь была возможна (антропный космологический прин-
цип), уязвимость как раз и состоит в самой этой точной настройке: в своей случай-
ной фактичности она абсолютно случайна (космология не силах объяснить ее), а 
тем самым со-настроенность (attunement) тела человека и вселенной не обладает 
на уровне физики необходимой достоверностью: человек существует во вселенной, 
но он чувствует себя как перемещенное лицо, не способное вернуться в то «назад», 
которое придало бы ему абсолютную стабильность и укорененность, то есть ощу-
щение дома. В немного более умудренном смысле, человек, находясь в сопричастии 
со вселенной и конституируя ее пространственно-временную целостность изнутри 
своей субъективности, по сути, как тело, не находится нигде во вселенной и тем 
самым лишен со-настроенности с ней (можно вспомнить об известной Кантовской 
апории о том, что человек как носитель априорных форм чувственности простран-
ства и времени, оставаясь при этом ноуменом, «находится» за их пределами67). Не-
достаток со-настроенности вселенной указывает на тот пробел, несоответствие 
между чувственным восприятием вселенной и ее ментальным представлением 
или лингвистическим выражением в ситуации, когда человек вынужден испыты-
вать ослепляющее воздействие вселенной как насыщенного феномена. Этот раз-
рыв в непрерывности перехода от чувственного восприятия к его концептуальному 
оформлению указывает на радикальное отклонение от условий опыта, примени-
мых к обычным явлениям, бедным в своем интуитивном содержании68.

Мы подходим к решающему вопросу: что же «видит» «я» в условиях нарушенной свя-
зи между перенасыщением интуиции вселенной как сотворения и возможностью 
ее дискурсивной выразимости? Другими словами, что же является, то есть показы-
вается любому «я» в соприкосновении со вселенной как насыщенным феноменом? 
И ответ приходит (не неожиданно на путях феноменологического осмысления) из 
признания того, что «я» определенно осознает свою неспособность осуществить 
конституирование «феномена вселенной» раз и навсегда, как приспособленное к 
предсуществующим (аккумулированным в историческом времени) рубрикам опы-
та. Вселенная, получаемая при взгляде на нее как чистый дар, не может получить 
законченное оформление в мышлении в один конкретный момент времени. Можно 
сказать, что испытывать затруднение со вселенной как насыщенным феноменом 
означает быть в состоянии постоянного отчаяния ухватить исчезающее присут-
ствие вселенной, присутствие, которое постоянно напоминает «я» о непроясненной 
природе его взгляда на вселенную, с неизбежностью вытекающего из конечности 
этого «я» как составляющей тварного мира. Присутствие вселенной в человече-
ской жизни, также как и данность человека самому себе, являются следствием того, 
что вселенная дарует себя так, что «я» не является более независимым и априори. 
Именно это «я» позиционировано речью вселенной в пассивном залоге, становясь 
центром манифестации и раскрытия вселенной только постольку, поскольку сама 
вселенная как сотворение делает это возможным. «Я», будучи неспособным консти-
туировать явление вселенной как целого, испытывает себя отконституированным 
этим явлением, находясь с самого начала своей фактичности в сопричастии и со-

67	 Для усугубления этого наблюдения интересно привести цитату их Эрика Фромма, воспроизводящую основную 
мысль так называемого парадокса человеческой субъективности во вселенной: «Он [человек] поставлен за пределами 
[мира], будучи его частью. Он бездомен, и в то же время прикован к тому дому, который он разделяет со всей тварью. 
Выброшенный в мир в случайном месте и моменте времени, он принужден к выходу за его пределы, опять чисто слу-
чайно. Осознавая себя, он осознает свою беспомощность и границы своего существования. Он представляет свой ко-
нец: смерть. Он никогда не свободен от дихотомии своего существования. Он не может лишить себя разума, если бы он 
даже захотел этого; он не может лишить себя своего тела пока он жив…» (E. Fromm. Man for Himself. London. Routledge 
and Kegan Paul. 1967. P. 40). 

68	 Здесь можно указать на аналогию с возвышенным из «Критики способности суждения» Канта, опыт которого не 
столько указывает на дуализм между конечным чувственным восприятием и бесконечным разумом, сколько на не-
устранимую гетерогенность когнитивных способностей человека. 



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014112 <

причастности к нему69. «Я» испытывает себя субъектом диалога, который иниции-
рован самой фактической данностью вселенной человеку в его жизни. В этом смыс-
ле ответ человечества на приглашение участвовать в этом диалоге имеет модаль-
ности благодарения, то есть благодарности за дар бытия во вселенной. Предстоя 
вселенной, «я» не обладает никакой внешней и более общей точкой отсчета в своем 
опыте, который мог бы осмыслить интуицию принадлежности вселенной70. Вселен-
ная как насыщенный феномен наполняет весь объем субъективности, снимая в ней 
любую раздробленность на фрагменты и преодолевая интуицию пространственной 
протяженности. С точки зрения темпоральности вселенная всегда уже там71, так 
что все события жизни субъекта развертываются из нескончаемого события само-
дарения вселенной как постоянного вхождения в бытие, в котором непредвиден-
ная сущность каждого последующего момента влечет за собой нескончаемую исто-
ричность и непредсказуемость существования. С пространственной точки зрения 
случайность появления жизни «я», которая непредсказуема и феноменологически 
закрыта для понимания этим «я», делает положение этого «я» во вселенной непо-
стижимым просто потому, что то интуитивное «наводнение», которое заполняет «я» 
при его попытке осознать вселенную, делает эти самые попытки нереализуемыми 
и невозможными, оставляя «я» в полном непонимании своего места во вселенной. 
Любые представления о месте человека во вселенной, выработанные на основе ее 
представления в терминах пространственно-временной протяженности, отражают 
лишь ту частичную и усеченную феноменальность, которой просто нет и не должно 
быть, если вселенная предстает как насыщенный феномен. Ибо насыщенный фено-
мен невидим согласно количественным признакам, не выносим согласно качеству, 
безусловен на основе отношения и несводим к «я» в соответствии с модальностью. 
С феноменологической точки зрения вселенная как насыщенный феномен пред-
ставляет концептуально согласованное завершение наиболее действенного опре-
деления феномена: этот феномен является сам собой, из себя, начинаясь из себя72.

В заключение следует лишь отметить, что несмотря на всю тщетность отконституи-
ровать вселенную как сотворение в рубриках мышления, человек в соответствии со 
своей свободной волей пытается это сделать, трансформируя эту предполагаемую, 
основанную на физической каузальности конституцию в серию интенциональных 
актов сознания. Именно это сознание строит космологические мифы и их совре-
менные аналоги в математических теориях для того, чтобы преодолеть экзистенци-
альный дискомфорт своей фундаментальной амбивалентности между физическим 
единосущием и в то же время не со-настроенностью со вселенной. Однако эта не 
со-настроенность, то есть, в конечном счете, несоизмеримость со вселенной, при-
водит к тому, что весь символизм по ее конституции приобретает не более чем апо-
фатический характер. По аналогии с картиной Рене Магритта, в которой под изо-
бражением яблока подписано «Это не яблоко», можно сказать, что вся бесконечная, 
в том числе и научная герменевтика вселенной как сотворения, приближает нас к 

69	 Та искомая и интендированная идентичность вселенной, оставаясь всегда незаконченной и пустой интенциональ-
ностью, возвращается назад к «я», как к «тому», кто конституирован вселенной, как если бы вселенная пристально 
вглядывалась в это «я». 

70	 Снятие пространственного отношения ко вселенной соответствует архетипическому осознанию человеком того, 
что будучи в мире, он не от мира. Однако примирить этот парадокс человек не в силах, ибо его внемировая интуиция 
дарована Богом всего лишь по благодати, в то время как различие его природы и природы Того, Кто сотворяет человека 
и дарует ему благодать, остается непреодолимым. 

71	 Это есть выражение не идеи блочной вселенной, которая предполагает, что все мировые точки пространства-вре-
мени существуют безотносительно к процессам становления во вселенной, а то, что поверхность наблюдения вселен-
ной представляет объекты, соответствующие разным физическим временам. Некоторые из галактик, следы излучения 
которых дошли до Земли, уже физически не существуют или находятся за пределами видимости здесь и сейчас. Картина 
вселенной в этом смысле представляет собой аккумулированное замороженное время. В этом времени нет темпораль-
ности, то есть становления. Эволюция вселенной, о которой рассуждает космология, соответствует представлению о 
глобальном пространстве и времени (аналогичному представлениям Ньютона, но подверженному изменению) в есте-
ственной установке сознания. 

72	 М. Хайдеггер. Бытие и время. СПб.: Наука, 2002. С. 28–31.



 А. В. Нестерук > Вселенная как насыщенный феномен > 113

пониманию того, что «Это не есть вселенная как сотворение». Именно поэтому свое 
участие в сотворении человек выражает в поиске вселенной как своей матери73 или 
своего отца, когда жизнь во вселенной строится не только на основании ее разумно-
го понимания, но на основе любви. Ибо именно само сотворение, согласно Библии, 
манифестирует безусловное и одностороннее первенство любви по отношению к 
бытию. Всматривание во вселенную, чтобы увидеть в ней обещание Бога на спа-
сение и вечную жизнь, придает пространственно-временной несонастроенности и 
несоизмеримости позитивный смысл переживания вселенной как сотворения, того 
же сотворения, которым каждая человеческая жизнь приводится к существованию. 
Переживание вселенной как сотворения выстраивает смысл жизни как соотноше-
ние с Творцом, от любви которого и исходит смысл этой жизни как реализация обе-
щания о спасении.

***
Я хочу выразить свою благодарность Жанне Сизовой за прочтение текста и выска-
занные замечания по улучшению его стиля.

73	 Ср.: J. E. Charon. L’homme et l’univers. Editions Albin Michel. 1974. P. 14.

Библиография

1.	 Св. Афанасий Великий. Творения в 4 то-
мах. М.: Изд-во Спасо-Преображенского 
Валаамского монастыря, 1994.

2.	 Беневич Г. И., Д. С. Бирюков, А. М. Шуф-
рин (составители). Преп. Максим Ис-
поведник: полемика с оригенизмом и 
моноэнергизмом. СПб: Изд-во СПбГУ, 
2007.

3.	 Св. Василий Великий. Беседы на Шесто
днев. М.: Подворье Свято-Троицкой Сер-
гиевой Лавры, 1999.

4.	 Гутнер Г. Б. Идея человечности. Эписте-
мологический и этический аспекты // 
Методология науки и антропология. М.: 
ИФРАН, 2012. С. 170–192.

5.	 Кант И. Критика чистого разума. М.: 
Мысль, 1994.

6.	 Кант И. Критика способности суждения. 
СПб.: Наука, 2006.

7.	 Клеман О. Смысл Земли. М.: ББИ, 2005.

8.	 Лосский В. Н. Догматическое богословие. 
М.: Центр «СЭИ», 1991.

9.	 Преп. Максим Исповедник. Творения 
преподобного Максима Исповедника. 
Кн. 1. Богословские и аскетические трак-
таты. М.: Мартис, 1993.

10.	Марсель Г. Опыт конкретной философии. 
М.: Республика, 2004.

11.	Нестерук А. Логос и Космос: Богословие, 
наука и Православное предание. М.: 
ББИ, 2006.

12.	Нестерук А. В. От непознаваемости все-
ленной к телеологии человеческого духа. 
Феноменологический анализ в апофати-
ческой космологии // Научное и бого-
словское осмысление предельных вопро-
сов: космология, творение, эсхатология. 
М.: ББИ. С. 101–21.

13.	Нестерук А. В. «Трансценденция-в-
имманентности»: новый феноменоло-
гический поворот диалога богословия и 
космологии // Научные и богословские 
эпистемологические парадигмы: истори-
ческая динамика и универсальные осно-
вания. М.: ББИ, 2009. С. 35–62.

14.	Еп. В. Родзянко. Теория распада вселенной 
и вера Отцов. М.: Паломник, 2003.

15.	Свящ. С. Соколов. Мир иной и время все-
ленной. Время и вечность. М., 2008.

16.	Арх. С. Сахаров. Преподобный Силуан 
Афонский. М.: Свято-Троицкая Сергиева 
Лавра, 2002.

17.	Торранс Т. Пространство, время и вопло-
щение. М.: ББИ, 2010.

18.	Ницше Ф. Так говорил Заратустра.  
М.: Сирин, 1990.

19.	Павленко А. Н. Место хаоса в новом ми-
ровом порядке // Вопросы философии. 
№ 9. 2003. С. 39–53.

20.	Розин В. М. Типы и дискурсы научного 
мышления. М.: Эдиториал УРСС, 2000.

21.	Розин В. М. К проблеме демаркации есте-
ственных и гуманитарных наук, а также 



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014114 <

куда мы должны отнести космологию // 
Эпистемология и философия науки. Т. XI. 
№ 1. 2007. С. 111–28.

22.	Флоровский Г. Тварь и тварность. 1928. 
Православная мысль (Труды Право-
славного Богословского Института в 
Париже). № 1. С. 312–346. (Новое из-
дание – Г. Флоровский. Христианство и 
цивилизация. Избранные труды по бого-
словию и философии. СПб.: Русская Хри-
стианская гуманитарная академия, 2005. 
С. 280–315.)

23.	Флоровский Г. Идея творения в христи-
анской философии. Христианство и 
цивилизация. Избранные труды по бого-
словию и философии. СПб.: Русская Хри-
стианская гуманитарная академия, 2005. 
С. 316–42.

24.	Хайдеггер М. Бытие и время. СПб: Наука, 
2002.

25.	Шеллер М. Положение человека в космо-
се. Избранные произведения. М.: Гнозис, 
1994.

***
26.	Balthasar H. Urs von. Cosmic Liturgy. The 

Universe according to Maximus the Confessor 
San Francisco: Ignatius Press. 2003.

27.	Barth K. Church Dogmatics. Vol. III, 
Edinburgh: T&T Clark. 1936–1977.

28.	Buxhoeveden D., G. Woloschak (Eds.). 
Science and the Eastern Orthodox Church. 
Farnham. Ashagate. 2011.

29.	Carr B. J. Universe or Multiverse. Cambridge 
University Press. 2007

30.	Charon J. E. L’homme et l’univers. Editions 
Albin Michel. 1974.

31.	Clayton Ph., A. Peacocke (eds.). In Whom 
We Live and Move and Have Our Being: 
Reflections on Panentheism in a Scientific 
Age. William B. Eerdmans Publishing 
Company. 2004.

32.	Claudel P. Positions et propositions. Paris. 
Gallimard. 1934.

33.	Comte-Sponville A. L’être-temps. Quelques 
réflexions sur le temps de la conscience. Paris: 
Presses Universitaires de France. 1999.

34.	Fromm E. Man for Himself. London. 
Routledge and Kegan Paul. 1967.

35.	Isham C. Creation of the Universe as a 
Quantum Process. In Physics, Philosophy 
and Theology (Eds. R. J. Russell et al.). 
Vatican. 1988. P. 313–31.

36.	Keen S. Apology for Wonder. New York. 
Harper and Row Publishers. 1969.

37.	Kragh H. Cosmology and Controversy. The 
Historical Development of Two Theories of the 
Universe. Princeton University Press. 1996.

38.	Landgrebe L. The World as a 
Phenomenological Problem. Philosophy and 
Phenomenological Research. Vol. 1. N. 1. 
1940. P. 38–58.

39.	Lyotard J.-F. L’Inhumain. Causeries sur le 
temps. Paris: Editions Galilee. 1988.

40.	Mall R. A. The God of Phenomenology in 
Comparative Contrast to that of Philosophy 
and Theology. Husserl Studies 8. 1991. 
P. 1–15.

41.	Marcel G. Être et avoir. Paris: Editions 
Universitaires. 1991.

42.	Marcel G. Du refus a l’invocation. Paris. 
Gallimard. 1940.

43.	Marion J.-L. Le phénomène saturé / 
Phénoménologie et Théologie. Paris: 
Criterion. 1992. P. 79–128.

44.	May G. Creation Ex Nihilo: The Doctrine of 
‘Creation out of Nothing’ in Early Christian 
Thought. Edinburgh: T&T Clark. 1994.

45.	McMullin E. Is Philosophy Relevant to 
Cosmology? In.: J. Leslie, Ed., Modern 
Cosmology and Philosophy. Prometheus 
Books. New York. 1998. P. 35–56.

46.	Nesteruk A. V. Light from the East: Theology, 
Science and the Eastern Orthodox Tradition. 
Minneapolis: Fortress Press. 2003.

47.	Nesteruk A. The Universe as Hypostatic 
Inherence in the Logos of God. Panentheism 
in the Eastern Orthodox Perspective. 
In: In Whom We Live and Move and Have 
Our Being: Reflections on Panentheism 
in a Scientific Age. William B. Eerdmans 
Publishing Company. 2004. P. 169–83.

48.	Nesteruk A. The Universe as Communion. 
Towards a Neo-Patristic Synthesis of Theology 
and Science, London: T&T Clark. 2008.

49.	Nesteruk A. V. From the Unknowability of 
the Universe to the Teleology of Reason: A 
Phenomenological Insight into Apophatic 
Cosmology. In: J. Bowker (Ed.) Knowing the 
Unknowable: Science and Religion on God 
and the Universe, I. B. Tauris & Co Ltd. 2009. 
P. 63–86.

50.	Nesteruk  A. V. Transcendence-in-
Immanence in Theology and Cosmology: a 
New Phenomenological Turn in the Debate. 
Studies in Science and Theology (Yearbook 
of the European Society for the Study of 
Science and Theology 2009–2010). Vol. 12. 
2010. P. 179–198.



 А. В. Нестерук > Вселенная как насыщенный феномен > 115

51.	Nesteruk A. V. Cosmology at the Crossroads 
of Natural and Human Sciences: is 
Demarcation Possible? Journal of Siberian 
Federal University. Humanities & Social 
Sciences. Part. 1. Vol. 4. N. 4. 2011. P. 560–
76; Part 2. Vol. 4. N. 5. 2011. P. 644–66.

52.	Nesteruk A. V. Towards Constituting the 
Identity of the Universe: Apophaticism and 
Transcendental Delimiters in Cosmology. 
Journal of Siberian Federal University. 
Humanities & Social Sciences. Vol. 5. N. 3. 
2012. P. 358–94.

53.	Nesteruk A. V. The Origin of the Universe 
and Event of Birth: Phenomenological 
Parallels. Journal of Siberian Federal 
University. Humanities & Social Sciences. 
Vol. 5. N. 2. 2012. P. 172–205.

54.	Nesteruk A. V. Cosmology and Teleology: 
Purposiveness in the Study of the Universe 
through the Reading of Kant’s Third 
Critique. Journal of Siberian Federal 
University. Humanities & Social Sciences. 
Vol. 5. N. 9. 2012. P. 1304–35.

55.	Pannenberg W. Toward a Theology of 
Nature: Essays on Science and Faith. 
Louisville, Ky.: Westminster / John Knox 
Press. 1993.

56.	Pannenberg W. The Historicity of Nature. 
Essays on Science and Theology. West 
Conshohocken. Pennsylvania. 2008.

57.	Penrose R. Singularities and Time-
Asymmetry. In: General Relativity: An Einstein 
Centenary Survey, (Eds.) S. W. Hawking and 
W. Israel, Cambridge: Cambridge University 
Press. 1979. P. 581–638.

58.	Shmaliy V. The Spirit or/and Spirits in 
Creation? In: Welker M. (Ed.). The Spirit 
in Creation and New Creation. Science and 
Theology in Western and Orthodox Realms. 
Grand Rapids. Michigan / Cambridge UK. 
William B. Eerdmans Publishing Company. 
2012. P. 79–94.

59.	Steinbock A. Home and Beyond. Generative 
Phenomenology after Husserl. Evanston. 
Northwestern University Press. 1995.

60.	Tegmark M. Parallel universes. In: Science 
and Ultimate Reality: From Quantum to 
Cosmos, Eds. J. D. Barrow, P. C. W. Davies 
and C. Harper Cambridge University Press. 
2003. P. 459–491.

61.	Theokritoff E. Living in God’s Creation: 
Orthodox Perspectives on Ecology, Yonkers: 
St Vladimir’s Seminary Press. 2009; 
Barker M. Creation: A Biblical Vision for the 
Environment. London: T&T Clark. 2010.

62.	Torrance T. F. Divine and Contingent Order. 
Edinburgh: T&T Clark. 1998.

63.	Tryon E. P. Is the Universe a Vacuum 
Fluctuation? In: J. Leslie, Ed., Modern 
Cosmology and Philosophy. Prometheus 
Books. New York. 1998. P. 222–25.

64.	Weyl H. The Open World. In: Mind and 
Nature: Selected Writings on Philosophy, 
Mathematics and Physics. Princeton 
University Press. 2009.

THE UNIVERSE AS A SATURATED 
PHENOMENON: Christian 
conception of creation in light of 
modern philosophy and science

ALEXEI V. NESTERUK

Abstract

In this paper an attempt is made to eluci-
date the Christian conception of creatio 
ex nihilo, in particular as it was discussed 
by the early Church Fathers, in a contem-
porary scientific and philosophical con-
text. By aligning to the phenomenological 
thought, the paper argues that the issue of 
creation of the world out of nothing cannot 
be tackled in the natural attitude of reflect-
ing consciousness because of the impossi-
bility of separation between an enquiring 
subject and its inherent conditions of being 
a creature. Correspondingly the question 
of creation acquires some anthropologi-
cal connotations as elucidating the human 
condition with its anxiety of existence and 
the mystery of origin. It is demonstrated 
that the universe as a whole that connotes 
with the theologically understood creation 
can be treated as a “saturated phenom-
enon” whose major characteristics are that 
to the extent it cannot be comprehended by 
the enquiring intellect, this phenomenon, 
that is the universe as a whole, constitutes 
this intellect. It is argued that theologically 
theories of creation of the universe contrib-
ute to the impetus of the restoration of the 
Divine image in humanity and expectation 
of the renewed creation.



>  метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014

> альманах
	 богословие	
	 философия
	 естествознание

О логике онтологического 
доказательства бытия Божия

А. П. КИРПИЧНИКОВ

Ключевые слова: доказательство бытия Божия, Ансельм Кен-
терберийский.

Представлена простая математическая аналогия онтологи-
ческого доказательства бытия Божия в классической форму-
лировке Ансельма Кентерберийского, позволяющая выявить 
логику этого доказательства и показать его принципиальную 
непротиворечивость.

Keywords: proof of God’s existence, Anselm of Canterbury.

История онтологического доказательства бытия Божия насчи-
тывает уже почти две тысячи лет. Наиболее подробный обзор 
эволюции этого доказательства от Парменида до Гегеля содер-
жится в содержательной работе С.  Л.  Франка «К истории он-
тологического доказательства», опубликованной в виде при-
ложения к его книге [1]. В этой работе показано, что логиче-
ская природа онтологического доказательства не зависима от 
специального применения его к бытию Бога, хотя, конечно, не 
случайно онтологическое доказательство преимущественно 
направлено именно на него. При этом логическая сущность 
рассматриваемого учения в своей самой общей форме состо-
ит в том, что утверждается наличность такого содержания 
знания, в отношении которого бытие и мыслимость, или «су-
ществование» и «сущность», настолько неразрывно связаны 
между собой, что невозможно признавать вторую, не призна-
вая вместе с тем и первого. Эта идея, занимавшая умы едва ли 
не всех наиболее глубоких мыслителей, образует, в известном 
смысле, центральную проблему, а по мысли С.  Л.  Франка, и 
центральную истину философии как постижения живой свя-
зи между сознанием и бытием, идеей и сущим [1]. Вследствие 
вышесказанного представляется поэтому полезным проанали-
зировать эту проблему еще и с точки зрения математики, яв-
ляющейся такой же наукой о вечном, как богословие и фило-
софия, и обладающей своим собственным инструментарием, 



 А. П. Кирпичников > О логике онтологического доказательства бытия Божия > 117

построенным на неопровержимых законах формальной логики. Наша задача, та-
ким образом, заключается в том, чтобы на математическом уровне формализовать 
онтологическое доказательство. Тем самым будет показано, что онтологическое до-
казательство бытия Бога – это не софистический способ посредством анализа при-
знаков, содержащихся в гипотетически принятом понятии Бога, доказать, что из 
этих признаков следует реальное существование Бога [1], а логически безупречное 
доказательство, отвечающее всем законам формальной логики и поэтому неопро-
вержимое. При этом мы будем придерживаться его классической формулировки, 
данной Ансельмом Кентерберийским, к которой в принципе сводятся все осталь-
ные варианты этого доказательства.

Приведем полностью формулировку Ансельма Кентерберийского, данную им в гла-
ве 2 «О том, что Бог поистине есть, хотя и сказал безумец в сердце своем: “нет Бога”» 
его знаменитого Прослогиона [2]:

«Итак, Господи, Ты, что даруешь вере разумение! даруй мне, насколько признаешь 
полезным для меня, уразуметь, что Ты еси, как мы веруем; и что Ты еси то именно, 
во что мы веруем. Веруем же мы, что Ты нечто, более чего нельзя ничего помыс-
лить. Или, может быть, сущности такой нет, коль скоро сказал безумец в сердце сво-
ем: “нет Бога” (Пс. 13, 1)? Но даже и сам этот безумец разумеет, что я говорю, когда 
слышит: “нечто, более чего нельзя ничего помыслить”; и то, что он разумеет, есть 
в его разуме, хотя он и не разумеет, что оно есть. Ибо одно дело, если вещь есть в 
разуме, а другое, если разум мыслит ее как ту, которая есть. Так, когда живописец 
замышляет то, что ему предстоит делать, он имеет в своем разуме нечто; однако 
он не мыслит того, что он еще не делал, как то, что есть. Когда же он всё написал, 
он и в разуме имеет уже им сделанное, и мыслит его как то, что есть. Итак, даже и 
означенный безумец принужден признать, что хотя бы в разуме есть нечто, более 
чего нельзя ничего помыслить; ведь слыша эти слова, он их разумеет, а то, что раз-
умеют, есть в разуме. Но то, более чего нельзя ничего помыслить, никак не может 
иметь бытие в одном только разуме. Ведь если оно имеет бытие в одном только раз-
уме, можно помыслить, что оно имеет бытие также и на деле; а это уже больше, чем 
иметь бытие только в разуме. Итак, если то, более чего нельзя ничего помыслить, 
имеет бытие в одном только разуме, значит, то самое, более чего нельзя ничего по-
мыслить, есть одновременно то, более чего возможно нечто помыслить; чего явным 
образом быть не может. Следовательно, вне всякого сомнения, нечто, более чего 
нельзя ничего помыслить, существует как в разуме, так и на деле».

Идея доказательства Ансельма Кентерберийского, таким образом, состоит в следу-
ющем. Об одном и том же предмете знания (объекте исследования) у разных субъ-
ектов всегда могут быть как минимум два суждения. Первое суждение – это суж-
дение (или знание) того субъекта, который не знаком с объектом исследования и 
знает о нем нечто только понаслышке. Второе суждение представляет собой сужде-
ние субъекта, который не только знает объект исследований понаслышке, но и сам, 
как мог более тщательно, ознакомился с этим объектом. Знание первого субъекта 
обозначим буквой X, тогда, очевидно, знание второго субъекта можно записать как 
Y = X + A, где A есть некоторая сумма знаний об объекте исследований, отличная 
от нуля. Ясно при этом, что

Y > X (1)
(пример с живописцем: до написания картины представление о ней есть X, после 
написания X + A).

Приложим теперь эти рассуждения к бесконечно большому объекту («нечто, более 
чего нельзя ничего помыслить»). Теперь X – это суждение о Боге того библейского 
безумца, отвергающего Бога и сказавшего в сердце своем: «нет Бога» (Пс. 13, 1); 



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014118 <

Y = X + A – суждение верующего человека; A – его личный религиозный опыт Бого-
общения, наличие которого у верующих не может опровергнуть и самый убежден-
ный атеист.

Но если объект суждения бесконечно велик («нечто, более чего нельзя ничего по-
мыслить»), на что согласны оба вышеуказанных субъекта, то неравенство (1) долж-
но переходить в тождество

Y = X, (2)
поскольку в этом случае обе величины X и Y стремятся к бесконечности, то есть, по 
сути дела, к одной и той же величине. А это, в свою очередь, возможно лишь только 
в том случае, если при стремлении X к бесконечности пренебречь параметром A, 
то есть личным религиозным опытом верующего человека, что невозможно. Тем 
самым, мы имеем два взаимно исключающие друг друга соотношения (1) и (2), что 
является явной логической ошибкой.

Отсюда и следует фундаментальный вывод Ансельма Кентерберийского, состоящий 
в том, что «нечто, более чего нельзя ничего помыслить, существует как в разуме, так 
и на деле».

Таким образом, решающим аргументом онтологического доказательства яв-
ляется наличие такой, казалось бы, достаточно мистической, но в то же время 
и абсолютно неоспоримой и легко доказуемой компоненты, как неуничтожи-
мый личный религиозный опыт общения каждого верующего человека с Богом 
(A ≠ 0), предполагающий живое раскрытие Бога в Его энергиях-действиях. Под 
личным религиозным опытом Богообщения мы здесь понимаем прежде всего 
усвоение Божественных энергий, действующих в церковных Таинствах, из кото-
рых главнейшими с точки зрения спасения являются Таинство Крещения, Таин-
ство Миропомазания и Таинство Евхаристии, реализующее реальное Богообще-
ние в Церкви Христовой. Спаситель участвует в каждом Таинстве, но всякий раз 
по-разному, не во всех Таинствах одним и тем же образом. Таинство Евхаристии 
при этом является вершиной всей церковной жизни, то есть реальным путем к 
обожению и центром всех Христовых Таинств, поскольку в этом Таинстве мы 
соединяемся с Богом не только духовно, но и физически. Можно сказать, что 
и другие Таинства установлены лишь постольку, поскольку существует Святая 
Трапеза, которая помогает в их совершении [3]. Тем самым бессмысленно гово-
рить о том, больше чего нельзя представить, как существующем только в вообра-
жении. Наличие личного религиозного опыта, заключающегося в приобщении к 
Божественным энергиям, как видим, является в то же время фундаментальным 
и надежнейшим условием и того чисто логического доказательства, которое во-
шло в историю теологии и философии под названием онтологического доказа-
тельства бытия Божия.

Подчеркнем, что логика онтологического доказательства справедлива, конечно, 
только в том случае, когда объект, на который оно направлено, действительно бес-
конечно велик («нечто, более чего нельзя ничего помыслить»), в этом случае X и Y 
стремятся к бесконечности. В тех случаях, когда величины X и Y конечны (как, на-
пример, в приведенном выше примере с живописцем), логического противоречия 
не возникает, и онтологическое доказательство неприменимо.

Заметим также, что известная критика И. Кантом онтологического доказательства 
[4] с проанализированной нами выше точки зрения не достигает цели. Действи-
тельно, И. Кант, как истинный протестант, утверждая, что «бытие не есть реальный 
предикат», упускает из виду именно эту, наиболее важную для онтологического 
доказательства его составляющую, то есть наличие заключающегося в церковных 
Таинствах прямого опыта Богообщения и вполне очевидную для тех, для кого Бог 



 А. П. Кирпичников > О логике онтологического доказательства бытия Божия > 119

есть не просто абстрактная сущность, а действующая, энергийно-проявленная Лич-
ность, открывающаяся человеку в Таинствах Святой Соборной и Апостольской 
Церкви.

Библиография

1.	 Франк С. Л. Предмет знания. Об основах 
и пределах отвлеченного знания / 
С. Л. Франк. СПб.: Наука, 1995. 656 с.

2.	 Ансельм Кентерберийский. Сочинения 
/ Ансельм Кентерберийский. М.: Канон, 
1995. 400 с.

3.	 Николай Кавасила, прав. О жизни 
во Христе. М.: Изд-во Сретенского 
монастыря, 2006. 224 с.

4.	 Кант И. Собрание сочинений. Т. 3. 
Критика чистого разума / И. Кант. М.: 
ЧОРО, 1994. 678 с.



>  метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014

> альманах
	 богословие	
	 философия
	 естествознание

Теология  
как антропология

С. С. АВАНЕСОВ

Современное значение теологического знания определяется 
прежде всего тем, насколько это знание имеет отношение к 
человеческому существованию, к тому особому способу бытия 
человека в мире, который в самом общем смысле можно име-
новать культурой. Именно антропологический аспект христи-
анского богословия должен приниматься во внимание при ре-
троспективном осмыслении путей европейской и российской 
культурной истории; в еще большей степени он должен быть 
учтен при определении возможных перспектив современной 
культуры.

В своей книге «Сущность христианства» (1841) Людвиг Фейер-
бах провозгласил тезис, согласно которому почитаемый хри-
стианской религией Бог есть только абстрагированная родовая 
человеческая сущность, а всякая теология есть, следовательно, 
антропология. Я, утверждает Фейербах, «разоблачил тайну 
христианской религии» [1. С. 20], убедив читателя в том, «что 
истинный смысл теологии есть антропология, что между опре-
делениями Божественной и человеческой сущности, следова-
тельно, между Божественным и человеческим субъектом или 
существом нет различия, что они тождественны» [1. С. 21]. Для 
Фейербаха тождество теологии и антропологии представляет-
ся скандалом и подается как разоблачение скрытого в недрах 
религии почитания человеком самого себя в абстрагирован-
ной и отчужденной общечеловеческой сущности. Между тем, с 
точки зрения самог  христианства, антропологический аспект 
теологии является необходимым и неустранимым признаком 
действительного процесса богопознания; и такое положение 
дел объясняется не скрытым тождеством человека и Бога, но 
особым онтологическим соотношением конечного существа и 
Абсолюта, а также взаимной координацией их деятельности, 
которая именуется термином «синергия».

Теология в христианстве не тождественна антропологии, но 
она есть одновременно и с необходимостью также и антропо-



 С. С. Аванесов > Теология как антропология > 121

логия. Неочевидность этой связи заставляет думать о некоей «тайне» христианства; 
однако эта «тайна» на поверку оказывается первичным фундаментом христианско-
го богословия как такового, sine qua non действительной теологии. Элементарная 
методическая задача всякого христианского теолога – держать в поле зрения этот 
фундамент, эту исходную предпосылку богословской деятельности. Теологическое 
творчество может совершаться в полной мере лишь тогда, когда подвергнут рефлек-
сии и удержан в ее сфере указанный исток богословия, определяющий и возмож-
ность, и способ, и содержание богопознания. Недостаточный уровень такой реф-
лексии (о причинах этой недостаточности следует вести речь отдельно) и провоци-
рует в наше время выдвижение на первый план задачи «антропологизации богосло-
вия» [2. С. 43]. Протопресвитер Иоанн Мейендорф пишет: «Теперь стало уже общим 
местом утверждение, что в наше время богословие должно стать антропологией. 
Православный богослов может и даже должен принять диалог на такой базе, при 
условии, чтобы с самого начала было принято открытое воззрение на человека» 
[3. С. 66]. Сама антропологическая конституция, сам образ бытия человека, как он 
представлен в библейской традиции, предполагает речь о необходимости взаимной 
связи богословия и человекознания.

Неразрывная связь богопознания и самопознания устанавливается краеугольным 
антропологическим тезисом о том, что человек по своей сути является «образом Бо-
жиим» (Быт. 1:26–27). В свете этого библейского представления любой теологиче-
ский акт оказывается в то же время антропологическим актом, поскольку познание 
Первообраза выступает так или иначе и как косвенное познание самого человече-
ского субъекта – образа названного Архетипа. Познание Бога как Троицы открыва-
ет человеку личностное измерение собственного бытия и определяет любовь как 
ведущую экзистенциальную силу. В троичном Боге «три Личности связаны в одной 
и той же субстанции нерушимой и совершенной любовью» [4. С. 122]. Образ Бога 
как «взаимной любви» трех Ипостасей «помогает нам понять природу человеческой 
личности» [5. С. 112]. Изначально «личность» («персона») как антропологическое 
понятие приобретает свое точное значение «именно в контексте тринитарного дог-
мата» [6. С. 156]. Коммуникативная сущность Бога (бытие-в-общении) предстает 
как высшая степень свободы самоопределения; теология, утверждая и отстаивая 
тринитарный догмат, тем самым «провозглашает совершенный персонализм как 
свободу в отношении своей собственной природы» [7. С. 164]. Бог-Троица пости-
гается в теологии не как некий абстрактный принцип или отвлеченный теоретиче-
ский конструкт, но как экзистенциально значимый, вменяемый, персонально кон-
кретный Субъект, выступающий в качестве реального «образца» и ответственного 
гаранта личной свободы человека. Поскольку же человек сотворен по образу Бога-
Троицы, постольку «всё, что <…> сказано о Боге, может и должно быть приложе-
но с соответствующими оговорками к нам самим как человеческим личностям» [5. 
С. 120]. Так, тринитарное богословие, по словам Владимира Лосского, «открывает 
перед нами новый аспект человеческой реальности – аспект личности» [8. С. 275]. 
Познание Бога человеком необходимым образом оказывается и познанием челове-
ком самого себя.

Если Троица есть «парадигма» человеческой личности, то Иисус Христос выступает 
как предельная степень реализации этой «парадигмы». Только и единственно Хри-
стос предстает в свете теологии как подлинный человек, поскольку именно в Нем 
одном человеческая природа не искажена, иначе говоря, присутствует во всей сво-
ей безущербной полноте. Христос «более» человек, чем любой из нас, поскольку мы 
таковы – потенциально и несовершенно, Он же – актуально и совершенно. «Чело-
веческая личность в подлинном смысле этого слова, – отмечает Н. А. Бердяев, – су-
ществует только во Христе» [9. С. 212]. Можно сказать, что «Иисус был человеком 
в более полной мере, чем любой из нас» [3. С. 69]. Может быть, размышляет Габри-



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014122 <

эль Марсель, «в строгом смысле не существует вообще человеческой личности, и 
мы не в состоянии ее обрести; и только в Боге она становится реальностью» [10. 
С. 94]. Постигая Христа как Богочеловека, богословствующий субъект открывает 
личность в ее совершенной полноте – как «Я», превосходящее себя в свободном и 
неслиянном единении с Богом.

Христологическое «направление» теологии открывает не только истинное содержа-
ние человеческого существования, но и его высочайшую ценность. «Ибо если Сам 
Сын Божий, чтобы отождествить Себя с человечеством, чтобы стать “подобным нам 
во всем, даже до смерти” – человеческой смерти – умер на кресте, то Он тем самым 
засвидетельствовал с б льшим величием, чем могло бы себе представить любое че-
ловеческое воображение, что человечество есть действительно самое драгоценное, 
самое жизненное и непреходящее творение Божие» [3. С. 69]. Чем глубже теологи-
ческое постижение Христа, тем выше аксиологический статус постигающего Хри-
ста богослова.

В самом же общем смысле теология в христианстве понимается как ответ челове-
ка на Божественное обращение к нему. Бог – не только «предмет» теологического 
суждения, но в еще большей степени – инициатор самог  богословия. Теолог не 
«находит» Бога в итоге некоего мыслительного процесса или в результате органи-
зованного человеком эксперимента; Бог сам находит человека, открывается ему и 
призывает его, и теология – один из способов откликнуться на этот вечный при-
зыв. Человеческий отклик всегда индивидуален и всегда культурно-исторически 
обусловлен. Поэтому же теологическая деятельность в библейском контексте пони-
мается как бесконечная последовательность усилий приблизиться к Богу путем ра-
ционального выражения абсолютного смысла, открытого человеку в Божественном 
Слове. Эта беспредельность теологии фундирована именно «человеческим факто-
ром», то есть готовностью человека воспринять и усвоить бесконечный смысл От-
кровения. «Эволюция» теологии, таким образом, прямо связана с тем, что можно 
наименовать «антропологическим прогрессом» – процессом роста человеческой 
способности постигать никогда до конца не постижимый Божественный Логос.

На каком же основании теология утверждает продуктивность человеческого по-
стижения непостижимого? Ответ на этот вопрос опять-таки актуализирует тезис о 
взаимной дополнительности богопознания и самопознания. С одной стороны, по-
нимание истины как корреспонденции в христианстве оказывается недостаточным 
и лишь отчасти верным, поскольку всегда полагается категорическая разность мас-
штабов познаваемого Абсолюта и познающего человеческого разума. По большо-
му счету, человек никогда не способен «теоретически» отразить или воспроизвести 
тот «объект» (Абсолют), который ему (человеку) онтологически противоположен. 
С другой стороны, теологический дискурс всегда содержит постулат о том, что Бог 
создал человека способным к постижению Бога. Поэтому человек изначально есть 
не только существующий, но и в своем существовании познающий Бога; иначе гово-
ря, его существование есть не просто отвлеченное от богопознания бытие, но есть, 
так сказать, теологическое, теологизирующее бытие – такое бытие, сами формы ко-
торого могут быть актуализированы как формы богопознания, как способы «вме-
щения» Божественной реальности. Например, парадигма любви, связывающая 
бытие супругов и их детей (любовь и «взаимная» – между двумя, и «разделенная» – 
двух к третьему), есть такая форма совместного бытия, которая оказывается гото-
вой когнитивной матрицей для описания способа взаимного общения Ипостасей в 
Троице. В этом случае мы судим о Боге по аналогии с собой, но исключительно по 
той причине, что мы сами созданы по аналогии с Богом (то есть мы в этом случае 
выражаем не идею антропоморфизма Бога, но идею теоморфизма человека). Таким 
образом, в познании Бога мы открываем в себе Его образ и, следовательно, познаем 
Его не как наш гносеологический «объект», но как наш онтологический «Архетип».



 С. С. Аванесов > Теология как антропология > 123

Познание религиозной Истины, таким образом, осуществляется как собственная 
онтологическая «трансформация» познающего, как то, что «происходит» с самим 
его бытием. Не объект познания подвергается гносеологическому воздействию 
субъекта, но, напротив, сам субъект добровольно претерпевает изменение соб-
ственного существования, инициированное Божественным «объектом». «И позна-
ете Истину, и Истина сделает вас свободными», – обещает Христос (Ин. 8:32). От 
чего свободными? «Свободными вообще от греха (Ин. 8:34–36) – от всякого греха, 
то есть, в области ведения, от всего, что неистинно, что не соответствует истине» 
[11. С. 23]. Освобождение от неведения оказывается тождественным преодолению 
онтического несовершенства. Итак, человек изначально способен познавать Бога; 
совершенство же этого познания прямо зависит от совершенства человеческого 
субъекта, и наоборот – совершенство человеческого субъекта напрямую зависит от 
того, насколько близко он смог «взойти» к Богу по пути Его постижения.

Теология сохраняет личность, призванную к самовозвышению (и аскетическому, и 
теологическому) и к общению с Абсолютом как онтологически иным (иноприрод-
ным). В этом отличие христианства от, скажем, восточной пантеистической мыс-
ли, согласно которой безличный Абсолют и конкретный индивид единоприродны, 
и потому несовершенство отдельности (индивидуального бытия) может и должно 
преодолеваться на пути слияния с безлично-всеобщим, на пути растворения и ис-
чезновения в нем. Христианская теология основана на категорическом требовании 
ко всякому богослову оставаться личностью и совершенствоваться в этом своем 
экзистенциальном статусе, возрастая до личностного общения и свободного энер-
гийного единения с Богом. Это коммуникативное бытие осуществляется в поле 
соборного религиозного опыта, в сфере культуры, а не на пути индивидуализма. 
Именно в этой сфере теология не может не быть в то же время и антропологией, а 
антропология (учение о человеке как о бытии, превосходящем себя в онтологичес
кой коммуникации с Абсолютом) не может не быть одновременно и теологией.

Один из самых вдумчивых и ответственных богословов нашего времени Ханс Урс 
фон Бальтазар заявляет, что «христианской теологии удалось пролить совершенно 
новый свет на человеческую личность и ее диалогический характер. Это произвело 
новый прорыв в философии. Можно было бы, однако, опираясь на эту новую ан-
тропологию в целом, попытаться нащупать исходную точку для построения новой 
философии и спросить себя: нельзя ли сегодня на место мета-физики (то есть преж-
ней, устаревшей картины мира как φυσις’а) поставить мета-антропологию, – тогда 
все основные вопросы философии, давно ждущие ответа, приобрели бы совершен-
но новый вид. Ни сам по себе диалог, ни здесь-бытие человека в целом не подда-
ются философскому осмыслению вне соотнесенности с Абсолютом, с Богом» [12. 
С.  62–63]. Богословие в подлинном смысле слова изначально и по сути является 
именно такой мета-антропологией: учением о человеке, познающем Бога и в этом 
познании узнающем самого себя.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014124 <

1.	 Фейербах Л. Сущность христианства.  
М., 1965. 414 с.

2.	 Хоружий С. С. Аналитический 
Словарь Исихастской Антропологии 
// Синергия: Проблемы аскетики и 
мистики православия. М., 1995.  
С. 42–150.

3.	 Мейендорф И., прот. Православное 
богословие в современном мире // 
Мейендорф И., прот. Православие и 
современный мир. Минск, 1995.  
С. 57–78.

4.	 Лакруа Ж. Персонализм: истоки – 
основания – актуальность // Избранное: 
Персонализм. М., 2004. С. 5–165.

5.	 Каллист (Уэйр), еп. Диоклийский. 
Святая Троица – парадигма 
человеческой личности // Альфа и 
Омега. 2002. № 2 (32). С. 110–123.

6.	 Симеон (Брюшвайлер), архим. 
Тайна и измерение личности: Очерк 
христианской антропологии // Альфа и 
Омега. 2004. № 1 (39). С. 155–169.

7.	 Шмалий В., свящ. Космология святых 
отцов каппадокийцев: вклад в 
современный диалог науки и богословия 
// Альфа и Омега. 2003. № 2 (36).  
С. 152–170.

8.	 Лосский В. Н. Догматическое богословие 
// Мистическое богословие. Киев, 1991. 
С. 261–335.

9.	 Бердяев Н. А. Философия свободного 
духа // Бердяев Н. А. Диалектика 
Божественного и человеческого.  
М., 2003. С. 13–338.

10.	Марсель Г. О понятиях действия 
и личности // Марсель Г. Опыт 
конкретной философии. М., 2004.  
С. 84–95.

11.	Флоренский П. А. Столп и утверждение 
Истины. М., 1990. 839 с.

12.	Бальтазар Г. У. фон. О простоте христиан 
// Символ. 1993. № 29. С. 7–69.

Библиография



>  метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014

> альманах
	 богословие	
	 философия
	 естествознание 

Тема потенциальности в учениях 
русских религиозных философов 
конца XIX – начала XX века

А. П. СЕМЕНЮК

В данной статье выявляются и эксплицируются некоторые 
метафизические установки русской религиозной философии, 
суть которых может быть определена как онтологизация по-
тенциального/возможного бытия. Эти онтологические пред-
ставления восходят к архаическим пластам русской (мировой) 
культуры, которые были ассимилированы христианской и 
постхристианской традициями и в значительной степени рас-
творились в их составе.

1. Метафизика вечного перехода

В различных учениях русских мыслителей возможность/по-
тенциальность рассматривается в качестве полноценной ре-
альности, что в корне противоречит основам новоевропей-
ской онтологии, признающей в качестве реальности только 
актуальное, совершившееся бытие. Напротив, с точки зрения 
метафизики всеединства, актуальная действительность не су-
ществует, иллюзорна, подлинно же существует лишь возмож-
ное. Для русской философии олицетворением актуалистского 
понимания мира явился позитивизм, который допускал суще-
ствование только одного единственного, уникального мира, то 
есть мира, который дан нам в непосредственном опыте.

Поссибилистская картина мира лежит в основе философии все-
единства В. Соловьева. Состояние всеединства (абсолютно су-
щего) может быть достигнуто, по Соловьеву, только на уровне 
потенциального бытия, но никак не в актуальности, посколь-
ку «быть всем можно, только не будучи ничем исключитель-
но или в отдельности, то есть будучи от всего свободным или 
отрешенным»1.

1	 Соловьев В. С. Сочинения в 2 т. Т. 2. М.: Мысль, 1988. С. 231.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014126 <

В представлении Соловьева о потенциальности смешиваются сразу два различ-
ных подхода к пониманию потенциального/возможного, существовавшие на тот 
момент в традиции мировой мысли: 1. Потенция как абсолютная реальность, вне-
положный исток или, что то же, сверхсущее, «свободное от всяких форм, всякого 
проявления и, следовательно, от всякого бытия» (апофатическая трактовка). 2. По-
тенция как первая материя (materia prima) или недифференцированное нечто – на-
чало, имманентное здешнему миру, производящее из себя всё множественное су-
щее (западная интеллектуальная мистика).

«Второй центр или непосредственная потенция бытия есть то, что в старой фило-
софии называлось первою материей. Материя всякого бытия, в самом деле, не есть 
еще бытие, но она не есть уже и небытие – это есть именно непосредственная по-
тенция бытия. Оба центра – абсолютное как таковое и materia prima – отличаются 
от бытия, не суть сами бытие, оба также не суть небытие, а так как третьим между 
небытием и бытием мыслима только потенция бытия, то оба центра одинаково 
определяются как потенция бытия»2.

В результате наложения этих взаимоисключающих определений природы потенци-
альности появляется парадоксальное с логической точки зрения учение Соловье-
ва о двух центрах (или потенциях) бытия, утверждающее одновременно два несо-
вместимых типа мировосприятия: апофатическое восприятие мира как небытия и 
органицистско-имманентистский космизм, оптимистично смотрящий на тварное 
бытие. Эта антиномия хорошо видна на примере нижеследующего отрывка.

«Первый центр есть положительная потенция, свобода бытия – сверхсущее, второй 
же, или материальный центр, будучи необходимым тяготением к бытию, есть его 
отрицательная непосредственная потенция, то есть утверждаемое или ощутимое 
отсутствие или лишение настоящего бытия. Но лишение бытия как действительное 
или ощутимое (ибо мы имеем дело не с абстрактами или пустыми словами) есть 
влечение или стремление к бытию, жажда бытия»3.

В философии Е. Н. Трубецкого тема потенциальности совмещается с проблемати-
кой времени. Время, в его понимании, есть эфемерная пустота, которую мы можем 
ощущать лишь благодаря тому, что существует потенциальное всеединство бытия.

«Мы воспринимаем время как непрерывное течение именно потому, что все его 
моменты объединены всеединством, в нем связываются непреходящей вечной 
связью»4.

Таким образом, по Трубецкому, онтологическим условием всякого изменения, вся-
кого движения выступает потенциальная предустановленность бытия, но отнюдь 
не бег времени. То, что нам представляется временем, есть движение через наше 
сознание (наш Dasein) потенций бытия, пребывающих в вечном «теперь». По суще-
ству, Трубецкой утверждает некое динамическое понимание вечности, противопо-
ложное трактовке вечности как чего-то неподвижно покоящегося, статичного.

«С одной стороны, самый краткий миг некоторым образом вечен, ибо он вечно есть 
в истине, вечно предстоит перед всеединым сознанием; с другой стороны, вся эта 
вечность мига, вечность временного вообще заключается в том, что он вечно про-
текает: это – вечность перехода, стало быть, вечность относительного бытия или 
относительного небытия (что одно и то же)»5.

2	 Там же. С. 238.

3	 Соловьев В. С. Сочинения в 2 т. Т. 2. М.: Мысль, 1988. С. 238.

4	 Трубецкой Е. Н. Смысл жизни. М.: Республика, 1994. С. 108

5	 Трубецкой Е. Н. Смысл жизни. М.: Республика, 1994. С. 108.



 А. П. Семенюк > Тема потенциальности в учениях русских религиозных философов > 127

2. Противопоставление категорий «потенциальное/возможное» 
и «действительное/актуальное» у С. Л. Франка

С. Л. Франк также использует «возможность/потенциальность» не просто как реф-
лексивную категорию новоевропейской философии, в значении «как если бы всё су-
щее как таковое совпадало с “действительным”, в готовом виде наличествующим», 
но придавая ей гораздо более фундаментальный смысл. В учении Франка (особенно 
на поздних этапах) проводится различие между категориями «действительность» 
и «реальность». Действительность – это нечто явленное нам актуально, то, что от-
крывается нашему сознанию как сущее в его завершенном, готовом и неподвиж-
ном состоянии. Актуальная действительность, по Франку, представляет собой не 
подлинную реальность, а род фиктивного, имитативного бытия, псевдореальности, 
составляющего лишь незначительную часть реально существующего.

«Объективная действительность» не исчерпывает собой всего бытия, всего «под-
линно сущего», не только с той стороны, с которой она есть «действительность», то 
есть бытие, подчиненное времени, но и с той стороны, с которой она есть именно 
объективная действительность, то есть совокупность извне предстоящих нашей 
мысли объектов»6.

Под реальностью же Франк подразумевает всеохватную полноту бытия, которая 
есть нечто неизмеримо большее и иное, нежели актуальная действительность. Су-
щество этой в собственном смысле слова реальности составляет стихия потенци-
ального, обнаруживающая себя не в наличествующих, покоящихся формах бытия, 
а в фактах становления, возникновения, изменения.

«Бытие как целое не неподвижно-статично – как мы уже не раз говорили: не есть 
только то – и ровно столько, – что и сколько оно уже есть; оно, напротив, пластично, 
оно не только есть, но и делается, как бы творит само себя; оно растет, изменяется, 
формируется. И всё это потому, что в его последней основе лежит потенциальность, 
мочь стать тем, что оно еще не есть…»7

Поссибилистская картина мира лежит в основании онтогносеологии Франка, со-
гласно которой акт постижения реальности (или знание-жизнь, либо живое зна-
ние) идентичен акту переживания потенциального, возможностного бытия.

«Именно потому, что живое знание открывает нам глубинное измерение бытия, не-
доступное объективному, предметному познанию, совершенно безнадежна попыт-
ка охватить бытие в его целокупности, понять его до конца, оставаясь в пределах 
познания “объективной действительности” и строя “систему онтологии”»8.

3. Софийная природа потенциальности

Сущность поссибилизма остается не проясненной вне его связи с онтологией жен-
ского начала. Не случайно одной из ключевых категорий русской философии высту-
пает София Премудрость Божия – метафора вечной женственности. София проти-
вопоставляется в учениях русских мыслителей мужской логосной онтологии. Если 
мужское начало архетипически отождествляется с интеллектом или умом в смысле 
рассудка, то природа женственности выражается в интуитивном, чувственном по-
знании. Мужественный интеллект воплощается в созидании смыслов, вещей, идей, 
иначе говоря, в продуцировании завершенных форм бытия; его функции – в разли-
чающей, выявляющей, оформляющей деятельности. Следовательно, мужское нача-

6	 Франк С. Л. Реальность и человек. Метафизика человеческого бытия. М.: АСТ, 2007. С. 23.

7	 Франк С. Л. Сочинения. М.: Правда, 1990. С. 254.

8	 Франк С. Л. Реальность и человек. Метафизика человеческого бытия. С. 36.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014128 <

ло относится исключительно к сфере актуального бытия; в основе мужской приро-
ды заключена актуальность. Женственность же, безусловно, выражается в стихии 
неопределенности, невыявленности, недифференцированности и в этом смысле ха-
рактеризует вечную метаморфозность, динамичность, текучесть потенциального 
бытия, которое не поддается никакому оформлению, завершению, определиванию.

Фундаментальное значение В.  Соловьева для русской мысли помимо прочего за-
ключается в том, что он интуитивно почувствовал семантическую релевантность 
гностического образа Софии самому духу русского философствования. Начиная с 
Соловьева философема «София» выступает в качестве наиболее загадочного и в то 
же время наиболее востребованного понятия в русском религиозно-философском 
дискурсе. «София», в соответствии со своим значением воплощенной женственно-
сти, – крайне размытая категория, не имеющая устойчивого содержания, избега-
ющая строгих определений, лучшим подтверждением чему служат тексты самих 
русских софиологов. Так, в трактате С. Н. Булгакова, претендующем на системати-
ческое изложение этой проблемы, мы встречаем лишь крайнее многообразие опи-
саний Софии. По Булгакову, София, с одной стороны, царство нематериальных идей 
и, в то же время, всепорождающая первоматерия, и тварь и «не тварь, ибо она не 
сотворена»9. София у него отождествляется одновременно с природой рождающей 
(natura naturans) и с бесплотной мировой душой (anima mundi), может именовать-
ся Матерью-землей, невестой Христовой, четвертой ипостасью и т.  д. Определяя 
метафизическую сущность Вечной Женственности, или Софии, Булгаков пишет:

«В Софии нет никакого не, а есть только да всему, нет небытия, которое есть грань 
обособляющегося, своенравного, индивидуального бытия, разрывающего положи-
тельное всеединство. <…> Поэтому ей нельзя приписывать даже и предиката бы-
тия в том, по крайней мере, смысле, в каком мы приписываем его тварному миру, 
хотя она есть непосредственная основа тварного мира. <…> Она есть единое-мно-
гое – всё, одно да без нет, утверждение без отрицания, свет без тьмы, есть то, чего 
нет в бытии, значит, и есть, и не есть, одной стороной бытию причастна, а другой 
ему трансцендентна, от него ускользает. Занимая место между Богом и миром, Со-
фия пребывает и между бытием, и сверхбытием, не будучи ни тем, ни другим или 
же являясь обоими зараз»10.

Как видно из цитаты, ни одна сторона (или грань) Софии у Булгакова не абсолю-
тизируется: София – как бы навязчивый образ, который избегает окончательной 
субстантивации в конкретных формах. При этом Булгаков подчеркивает онтологи-
ческую соприродность софийной женственности и потенциального; согласно его 
определению, София есть возможность воипостазирования (воплощения) абсолют-
ного в эмпирической реальности тварного мира.

«В этом онтологическая сущность сотворения мира в Начале, причем само это отде-
ление потенциальности от актуальности, связанное с творческим оплодотворени-
ем ничто, есть непостижимая тайна Божественного всемогущества. <…> Поэтому 
одновременно приходится утверждать, что мир есть София в своей основе и не есть 
София в своем состоянии. Очевидно, что он не может быть ни отделен от Софии, ни 
противопоставлен ей, и уж тем более не может рассматриваться как ее удвоение. 
София есть энтелехия мира (в аристотелевском смысле), та его потенция, которая 
становится энергией»11.

Единосущность Софии Вечной Женственности и природы потенциального бытия 
фиксирует и Е. Н. Трубецкой.

9	 Булгаков С. Н. Свет невечерний: созерцания и умозрения. М.: Республика, 1994. С. 188.

10	 Там же.

11	 Булгаков С. Н. Свет невечерний: созерцания и умозрения. М.: Республика, 1994. С. 189



 А. П. Семенюк > Тема потенциальности в учениях русских религиозных философов > 129

«Предвечная София-Премудрость заключает в себе, как сказано, вечные идеи – пер-
вообразы всего сотворенного, всего того становящегося мира, который разверты-
вается во времени. <…> Стало быть, здесь, во времени, каждая божественная идея 
в отдельности и весь мир идей в его совокупности, иначе говоря, самая София в ее 
целом, есть еще не раскрытая, не выявленная до конца возможность. Она не осу-
ществлена в полноте своей, но частично осуществляется в мировой эволюции»12.

4. «Потенциальное знание» П. А. Флоренского

П.  А.  Флоренский дает гносеологическую экспликацию проблемы потенциально-
го в работе «Пределы гносеологии». Потенциальное знание, по Флоренскому, – это 
так называемая область без-знательного или бессознательного знания, которое он 
отличает от того, что является знанием знания («самопознание», «самосознание», 
«сознание»), то есть рефлексивными актами познания, в основе которых заклю-
чено вторичное обращение такого акта на себя. «Re-flexio значит пере-гиб, воз-
вращение, о-бращение. Префикс re- указывает на двойное движение – о т  ч е г о  
и  о б р а т н о, к тому же “что”. Рефлексия на себя и значит: 1) возвращение к себе, 
2) оглядение себя, 3) узнание или, точнее, опознание себя»13.

Без-знательное знание Флоренский обозначает символом (Аº) – «нулевая потен-
ция». Тем самым Флоренский стремится зафиксировать, что сам факт существова-
ния или самообнаружения (наличия) чего-либо в мире уже есть знание (Аº). Соот-
ветственно, нулевая потенция (Аº) здесь – непосредственное постижение предмета 
познания, минующее все стадии рефлексии (А¹, А², А³ и т. д. до бесконечности Аω).

«Есть знание знающее, есть знание сознающее, есть знание самосознающее и т. д. 
Но Аº сюда не относится. Оно хотя и знание, однако еще не знается как таковое, 
как знание. Это – знание, не дошедшее до ступени знания, не пришедшее к осозна-
нию, не осознанное. Итак, объект знания сам есть особое знание – бессознательное. 
С точки зрения познания, познаваемое есть бессознательное знание и, следователь-
но, процесс познавания есть не что иное, как  о с о з н а н и е  того, что уже заложено 
в духе, но – в бессознательной форме»14.

Бессознательное знание состоит из разнородных потенций: как отрицательных, 
так и положительных. Отрицательные потенции (Аˉ¹) суть такие бессознательные 
(или подсознательные) уровни духовной деятельности, которые уходят всё глубже и 
глубже в недра незнаемой самоочевидности. Положительные потенции суть те воз-
можности, которые задают проекцию (неограниченную перспективу) идеальной 
деятельности духа, но не даны как нечто реальное (возможность как предвосхище-
ние, заданность, сверхзнание). «Но знаемым, познаваемым является для Aⁿ непо-
средственно лишь Aˉⁿ. Все же потенции, предшествующие Aˉⁿ (т. е. все Ai, для кото-
рых і < n–1), в отношении к Aⁿ (“усиленному знанию”) являются “под-знаемыми”, 
лежащими ниже знания.

Наоборот, все потенции, последующие Aˉⁿ (т. е. все Ai, для которых і > n), являются 
“сверх-знаемыми”, лежащими выше знания. Одни – уже не сознаются, другие еще 
не сознаются. Одно – бесконечность до, другое – бесконечность после. Одно – забве-
ние прошлого; другое – запамятование будущего»15.

Каждый акт потенциального знания (Aⁿ) включает в себя всю бесконечность от-
рицательных и положительных рядов потенций. В этом смысле познание есть при-

12	 Трубецкой Е. Н. Смысл жизни. М.: Республика, 1994. С. 108

13	 Флоренский П. А. Сочинения в 4 т. Т. 2. М.: Мысль, 1996. С. 39.

14	 Там же. С. 44.

15	 Там же. С. 52.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014130 <

поминание запамятованного прошлого и запамятованного будущего в моменталь-
ности настоящего («в блестящем покрове настоящего»).

«Мы думаем то, чего уже не думаем, и то, чего еще не думали. Мы знаем то, чего 
уже не знаем и чего еще не знаем. Но всё, как прошедшее, так и будущее, в каком-то 
смысле есть в нас, ибо потенциальное знание есть не просто отвлеченная возмож-
ность познавать, не отсутствие знания, не ούκ όν‚ а подлинная мощь знания, особое 
состояние знания, μὴὄν – не отсутствующее знание, а особливо присутствующее 
знание же»16.

«Всякая наша мысль затрагивает бесконечность знания. При всяком познавании 
шевелится в душе всё знание»17.

Как таковые акты потенциального знания конституируются не временем, про-
исходят вне времени и вне истории. Каждый такой акт возникает на основе вне-
временной последовательности моментов познания: логических, эстетических, 
диалектических, нравственных и т. д.

«Коперник объявил, что движение солнца – кажущееся и обусловлено тем, что мы 
движемся. А мы теперь заявляем, что время не бежит, а лишь кажется бегущим, – 
оттого, что мы меняем свою точку зрения на собственные акты познания. Мы бе-
жим вдоль ряда потенций, и нам представляется, что ряд потенций движется мимо 
нас. Это-то прохождение в сознании потенций мы и называем временем»18.

По Флоренскому, невозможно раскрыть потенциальное знание дискурсивными ме-
тодами, поскольку сущностные свойства, характеризующие природу потенциаль-
ного, а именно – неопределимость и незавершенность, как таковые исчезают в рас-
судочном познании.

«Можно ли конкретно познавать эти более глубокие, чем вещь, слои вещности? Не 
осуждены ли мы всегда оставаться при отвлеченном, гносеологическом знании их, 
ибо конкретное знание их подымало бы их на ступени сознательности и, следова-
тельно, лишало бы их именно того свойства, ради которого нам хочется познать 
их конкретно? Не должны ли мы думать, что именно это свойство (то есть подсо-
знательность большая, чем сознательность вещи, вещность вещнее вещи) от такого 
процесса познания исчезнет? – Ответ на последние вопросы должен предварить от-
вет на первый.

Действительно, процессом постепенного дифференцирования мы лишили бы эти 
низшие потенции присущей им вещности. И таково, по необходимости, знание на-
учное, методически проходящее все ступени и тем приобретающее силу ставить 
объекты познания в связь друг с другом, но при этом обращающее действитель-
ность в призрачную ткань понятий»19.

С точки зрения Флоренского, существуют такие формы душевно-духовной жизни, 
в которых потенциальные слои сознания наличествуют непосредственно. К ним 
он относит следующие паранаучные феномены: 1)  парамнезии, галлюцинации о 
прошлом, сны о прошедшем (память прошлого); 2) ясновидение и яснослышание, 
галлюцинации (память настоящего); 3) предчувствие, вещие сны, художественное 
творчество, галлюцинации о будущем, предвосхищения научных идей (память бу-
дущего).

16	 Флоренский П. А. Сочинения в 4 т. Т. 2. М.: Мысль, 1996. С. 56.

17	 Там же. С. 59.

18	 Там же. С. 56.

19	 Флоренский П. А. Сочинения в 4 т. Т. 2. М.: Мысль, 1996. С. 45.



 А. П. Семенюк > Тема потенциальности в учениях русских религиозных философов > 131

Концепция потенциального знания Флоренского наиболее созвучна с аналогичным 
учением С. Л. Франка, а также с учением о понимании В. В. Розанова, в котором по-
нимание постулируется в качестве потенциального разума.

5. Теория потенциального знания в гносеологии С. Л. Франка

Наибольший вклад в исследование проблемы потенциального познания принад-
лежит С.  Л.  Франку. В этом отношении интересен прежде всего первый крупный 
трактат Франка «Предмет знания». Содержание этого труда получило обстоятель-
ную экспликацию в исследовательской литературе (см. работы И. И. Евлампиева и 
С. Н. Плотникова)20, 21, поэтому повторим лишь основные моменты.

Трактат молодого Франка посвящен решению вопросов о природе и условиях воз-
можности знания. Основным мотивом трактата является преодоление имманент-
ности отвлеченного сознания субъекта, попытка восстановить коммуникацию 
мышления с самой жизнью (с бытием). Предмет знания (то есть бытие), по Фран-
ку, существует независимо от нашего познавательного отношения к нему. Но если 
так, то каким образом предмет (бытие) может быть доступен познающему? С точки 
зрения Франка, в основе познавательной деятельности заключено первичное от-
ношение потенциального обладания предметом, которое предшествует всякому об-
ращению сознания на предмет; субъект и объект укоренены отнюдь не в реально-
сти (со)знания, как полагает трансценденталистская философия, но в реальности 
абсолютного бытия, которое суть единство предмета и познающего (знания о нем). 
Таким образом, предмет принадлежит сознанию уже благодаря одному факту при-
сутствия в мире в качестве незнания, неданного. Соответственно, Франк стремится 
выявить наличие некоего первичного фундаментального познавательного отноше-
ния (уровня), которое он характеризует как потенциальное осознавание предмета 
(предуцирование).

По существу, Франк искал пути построения новой (холистской в своей основе) на-
уки: науки, объемлющей единство знания и его предмета. Впоследствии этот замы-
сел будет воплощен в онтогносеологии Франка22. Аналогичный поиск проводился в 
рамках неокантианства и феноменологии на Западе, однако и в том и в другом под-
ходах основания подобной целостности познания предполагалось искать в самом 
сознании, в его продуцирующей деятельности. С точки зрения Франка, такая по-
становка проблемы трансцендентности (внеположности) предмета познания могла 
расцениваться только как мнимая, ложная.

Понимание того факта, что единство, в котором коренится основа познавательного 
отношения сознания к его предмету, заключена не в самом сознании, а в бытии, 
делает учение Франка наиболее близким к тому типу холистских поисков, который 
сформировался по линии Дильтей-Хайдеггер. Именно Хайдеггер, продумывая опыт 
гносеологических исследований Дильтея, начал рассматривать предмет познания 
как нечто потенциально присутствующее (как возможность), а не актуально дан-
ное и определенное.

20	 Евлампиев И. И. История русской метафизики в XIX–XX вв. В 2 т. Т. 1. СПб.: Алетейя, 2000.

21	 Плотников Н. С. «Живое знание». Идея конкретного познания у С. Л. Франка и В. Дильтея // Герменевтика. Психо-
логия. История. (Вильгельм Дильтей и современная философия). М.: Три квадрата, 2002.

22	 См.: Семенюк А. П. Онтогносеология С. Л. Франка // Ученые записки Казанского университета. Серия «Гуманитар-
ные науки». 2012. Т. 154. Кн. 1. С. 153–165.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014132 <

6. Концепция потенциальности в философии В. В. Розанова

В основе картины мира Розанова лежит метафизическое учение о потенциальности 
как о предустановленном порядке мирового бытия, пребывающего в становлении 
и возникновении. Розанов мыслит бытие не данным или наличным в завершенной 
форме, а несущим в себе фактор становления: мир сущего есть всегда нечто неизме-
римо большее и иное, чем наличный мир, доступный нашему восприятию и мыш-
лению. Стало быть, всё сущее есть и то, чем оно еще не является, то, что еще будет 
или может быть. «Потенции – это незримые полу-существующие, четверть-суще-
ствующие, сото-существующие формы (существа) около зримых (реальных). Мир 
“как он есть” – лишь частица и минута “потенциального мира”, который и есть на-
стоящий предмет полной философии и полной науки», – писал Розанов в 1913 году, 
вспоминая свою первую книгу. «Этих тайных невидимых форм предметов и явле-
ний неизмеримо более, нежели видимых, наблюдаемых, и эти последние – только 
незначительная часть их, получившая осуществление в данный момент»23.

В философии и естествознании Нового времени потенциальное осмысливается в 
соответствии с господствующей логикой причинности как возможность, порож-
даемая предшествующим состоянием действительности (действительное прежде 
возможности). Не семя предшествует человеку, а человек раньше семени. И как 
инвариант: в кантианской философии возможное – чисто рефлексивная категория, 
обозначающая границы познавательных способностей субъекта. Параллельно это-
му господствующему пониманию в истории европейской мысли формировалось 
представление о потенциальности как о категории конститутивной, укорененной 
в основе самого бытия, восходящее еще к Платону и получившее развитие у Нико-
лая Кузанского, Лейбница и романтиков. Согласно этому пониманию, возможное 
превыше и первичнее действительного (семя предшествует человеку), при том что 
переход от потенциального к актуальному ведет к утрате изначальной полноты, 
совершенства, самодостаточности бытия. Потенциальное бытие неопределенно и 
содержит в себе полноту возможности – момент свободы выбора среди множества 
реальностей, и потому – целостно и всеохватно. Напротив, всякая осуществлен-
ность в некой определенной форме сущего есть ограничение и ущербление бытия, 
поскольку является реализацией лишь какой-то одной возможности, сведением 
всех альтернативных реальностей к одной единственно возможной и допустимой 
реальности.

Именно к этой неклассической линии истолкования феномена потенциального ло-
гично отнести Розанова, хотя сам он наивно переоценивал свой вклад в развитие 
мировой потенциологии, полагая, что у него «о потенциях чуть ли не подробнее 
всех философов изложено»24. В то же время именно Розанову принадлежит идея соз-
дания новой альтернативной научной дисциплины, ориентированной не на объ-
яснение или освоение действительного мира, но направленной на изучение мира 
возможного: «И чем больше, вот уже не первый год, я вдумываюсь в явление потен-
циальности, тем больше прихожу к мысли, оно есть именно ключ к разумению все-
го – мира, жизни и человеческой деятельности; и в самой потенциальности заклю-
чен целый сложный мир законов, сил, процессов – словом, это не просто 2–3 слова, 
известным образом соединенных, но это область, открывающая целый мир нового 
познания, и притом такого, которое может объяснить всё прочее»25. Отличие такой 
науки от науки Нового времени в том, что она не ставит задачу исследовать фак-
тическое многообразие мира, рассматривая наличный мир как лишь один из воз-

23	 ОП. С. 143.

24	 Розанов В. В. Собрание сочинений. В нашей смуте. Статьи 1908 г. Письма к Э. Ф. Голлербаху. М.: Республика, 2004. 
С. 358.

25	 Розанов В. В. Собрание сочинений. Литературные изгнанники. М.: Республика, 2001. С. 144.



 А. П. Семенюк > Тема потенциальности в учениях русских религиозных философов > 133

можных. «Ошибочно думать, что лежащее за границами познания есть виды того 
же бытия, которое лежит в границах его, что это продолжение того же мира вещей, 
который знаем мы, но только пока еще недосягаемое и недоступное для человека – 
достижимое, но не достигнутое только им. В действительности эта обусловленность 
и ограниченность познания и глубже, и серьезнее. Может лежать в мире нечто ир-
рациональное, совершенно непостижимое… И это непостижимое – не новые виды 
уже знакомого бытия, но нечто не имеющее с ним ничего схожего и ничего общего, 
нечто не сравнимое с ним»26. Уже после опубликования «О понимании» Розанов по 
совету профессора Герье, бегло ознакомившегося с книгой, приступает совмест-
но с учителем классических языков Первовым к первому в России переводу «Ме-
тафизики» Аристотеля. Чтение столь авторитетного источника помогло Розанову 
укрепиться в своих первоначальных интуициях: в VII главе «Метафизики», целиком 
посвященной проблеме потенциальности, Розанов удовлетворенно находит столь 
близкую ему философему семени, а также размышления о потенциальном сущем, 
точно совпадающие с его теорией о бытии возможного как о реальности, существу-
ющей параллельно реальности действительного мира.

Потенциальность – это также источник личностного начала в розановской фило-
софии. Личность для Розанова не означает нечто ставшее, завершенное и самотож-
дественное, это скорее открытая возможность самореализации, неисчерпаемый 
проект, бесконечная модальность. Будучи таким человеком возможного, Розанов 
в большей степени принадлежит не актуальной действительности, но реальности 
мечты, воображения и мышления, превосходящей у него по силе и значению чув-
ство реальной жизни. «Почти пропорционально отсутствию воли к жизни (к реали-
зации) у меня было упорство воли к мечте. Даже, кажется, еще постояннее, настой-
чивее… именно – не “подвинулось ни на скрупул” и “не уступило ничему”»27. Ро-
занов сознательно избегает полной реализации, как бы сохраняя гипотетичность, 
переходность положения между потенциальностью и реальностью; формой такого 
промежуточного существования становится впоследствии жанр «эмбрионов» (или 
«листвы») – отрывочных высказываний, «обрывков мыслей и переживаний», за-
фиксированных в письменных слайдах «Уединенного». Сознание Розанова не спо-
собно выйти на уровень практической деятельности, но и не позволяет себе течь 
в инерции бессознательной природы: его сущность – это актуализированный им-
пульс, который увлекает его, потом растворяется, ни в чем не утверждаясь, ни во 
что не воплощаясь полностью, но и ни от чего не отказываясь в мире сущего. «Я 
похож на младенца в утробе матери, но которому вовсе не хочется родиться. “Мне 
и тут тепло”»28.

После неудачи «О понимании» Розанов, планируя написать о потенциальности от-
дельную книгу, в итоге вынужден был отказаться от этого замысла. В дальнейшем 
идея потенциальности развивается у него в рамках других тем в таких сочинениях 
как «Семя и жизнь», «В мире неясного и нерешенного», «В темных религиозных лу-
чах», «Люди лунного света» и других, условно объединяемых в розановедении под 
рубрикой «Метафизика пола». Эта концепция явилась частью идейной программы 
движения «Новое религиозное сознание». По версии Розанова, место устаревшего 
христианства должна занять «религия святого семени», основанная на представ-
лении о поле (sexus’е) как о подлинном начале человеческой культуры, истории и 
семьи. Категория «пола» в розановской трактовке очень напоминает неоплатониче-
ское и раннехристианское представление о «семенных логосах» – неких разумных 
зернах мира или формообразующих потенциях. Пол здесь не сводится к плотскому, 

26	  ОП. С. 66.

27	  Розанов В. В. Уединенное. М.: Политиздат, 1990. С. 50.

28	  Там же.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014134 <

телесному, в духе физикализма материалистической цивилизации, но трактуется 
как некая энергийно-динамическая величина (измеряемая флюксиями), прояв-
ляющаяся в чистом желании, хотении или намерении. «Пол – весь организм, и – 
душа, и тело. Но “организм” опять же не как существо, не – “sein” и “das Ding”, а вот 
как это “волнение и пыл”, как “пульс и ритм”, чему органы только подчинены»29. 

29	  Розанов В. В. Собрание сочинений. В темных религиозных лучах. М.: Республика, 1994. С. 366.



>  метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014

> альманах
	 богословие	
	 философия
	 естествознание 

Еще раз о взаимоотношениях  
истории и теории

А. С. ТАБАЧКОВ

За время, прошедшее с момента опубликования основных по-
ложений обсуждаемой в данной статье концепции метатеоре-
тической репрезентации исторического прошлого1, благодаря 
деятельному участию и конструктивной критической помощи 
философского сообщества, прежде всего российского, вклю-
чая таких его представителей, как В. Н. Сыров (Томск, ТГУ) и 
К. В. Хвостова (Москва, ИВИ РАН), удалось значительно уточ-
нить некоторые, весьма важные, на наш взгляд, положения 
предложенного тогда варианта истолкования идеальных осно-
ваний процесса познания исторического прошлого. Результа-
ты этой работы над углублением и более точным обосновани-
ем философского плана концепции, а также над приведением 
ее к большему соответствию по отношению к актуальным по-
требностям теории и методологии истории, мы и имеем честь 
сейчас представить на суд читателя.

* * *
О месте концепции в современной философской картине мира. 
Вначале позволим себе предельно кратко напомнить о сути 
данной онтогносеологической концепции: историческое про-
шлое полагается в ней как сущностно рационалистическое, 
конститутивными элементами событийного исторического 
бытия при этом выступают так называемые паратеоретические 
паттерны неспонтанных интенциональных действий – особые 
структуры паратеоретически организованного идеального, 
рассматриваемые в рамках данной концепции как наиболее 
содержательные объекты объективно-феноменологического 
(в гносеологическом плане) и метатеоретического (в целевом 
и эвристическом планах) исторического познания.

1	 См.: Старжинский В. П., Табачков А. С. История и теория: на пути преодоления не-
предсказуемости прошлого // Вопросы философии. М. 2010. № 1. С. 33–41, а также: Та-
бачков А. С. Метатеоретическая репрезентация исторического прошлого. Минск: РИВШ, 
2009.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014136 <

На более ранних этапах развития концепции паратеоретических паттернов неспон-
танных интенциональных действий мы лишь указывали на ее предполагаемую при-
надлежность к неклассическому знанию2, теперь же, как мы надеемся, мы можем 
уже попытаться более точно позиционировать ее относительно известных концеп-
туальных структур современного философского знания. Как представляется, есть 
основания говорить о том, что паратеоретические паттерны неспонтанных интен-
циональных действий как идеальные основания событийной исторической реаль-
ности могут рассматриваться в качестве инстанции ситуативно-конкретной реа-
лизации содержания универсалий культуры (здесь и далее – в трактовке В. С. Стё-
пина3) в событийно квантированной динамике исторического существования. 
Речь идет, подчеркнем это особо, о частном, интерпретируемом в специфическом 
философско-историческом контексте способе взаимодействия универсалий культу-
ры и конкретно-событийной реальности синхронного им социокультурного мира. 
Другими словами, данная концепция описывает промежуточный этап движения 
инкультурации идеального, происходящий в «пространстве» между, с одной сторо-
ны, уровнем организации универсалий культуры и, с другой стороны, конечным 
уровнем усвоения их содержания культурным индивидуумом. Комплекс паратео-
ретических паттернов неспонтанных интенциональных действий как уровень ор-
ганизации идеальных оснований реальности, очевидно, подчинен, располагается 
«ниже» уровня универсалий культуры. Тем не менее, данный уровень организации 
идеального представляется важным – хотя бы в качестве той ступени иерархии иде-
ального, где происходит воплощение универсального содержания категорий культу-
ры в уникальное интерсубъективного конкретно-исторического существования. И, 
если здесь уместна аналогия к давней и хорошо известной проблеме социологии, 
концепция паратеоретических паттернов как идеальных оснований реальности 
прошлого может в принципе претендовать – разумеется, в числе многих других аль-
тернатив – на место некой «теории среднего уровня», некоего связующего звена, 
соединяющего культурно-историческую обусловленность экзистенциально-лично-
го существования с надличностным бытием универсалий культуры. При этом мож-
но, на наш взгляд, утверждать, что взаимоотношения уровня паратеоретических 
паттернов действий и уровня универсалий культуры имеют выраженный двусто-
ронний характер: на уровне паратеоретических паттернов ведь как раз и проис-
ходит генерация и непосредственная апробация исторически-значимого знания о 
практике, которое затем, в уже универсализированном обобщением опыта виде, 
транслируется «наверх», становясь уже частью (или видоизменяя имевшееся) со-
держания категорий культуры. Именно здесь, на рассматриваемом уровне паратео-
ретически организованных идеальных оснований практического действия, на этом 
уровне, если угодно, «коллективного сознательного» реальной исторической жиз-
ни, универсалии культуры и совершают интеракции с бытием социального мира.

Паратеоретический паттерн неспонтанного интенционального действия как по-
нятие. Несмотря на то, что само определение «паратеоретический» не является не-
кой нашей терминологической новацией – в релевантном обсуждаемой тематике 
контексте, пусть и в более узком, но не противоречащем нашему его использова-
нию значении, оно встречается, в частности, в работах В. Старка4 и А. Ханса5 – в ходе 
рецепции первоначального варианта обсуждаемой здесь концепции его употребле-
ние часто вызывало ассоциации к тиражируемым СМИ словам из лексикона совре-
менных псевдонаук. Ввиду этого позволим себе уточнить следующее: в контексте 

2	 Там же. С. 33.

3	 См.: Стёпин В.  С. Эпоха перемен и сценарии будущего: Избранная социально-философская публицистика. М.: 
ИФРАН, 1996.

4	 См.: Stark W. The sociology of knowledge. London: Routledge & Kegan Paul, 1958. P. 91.

5	 См.: Ханс А. Трактат о критическом разуме. М.: Едиториал УРСС, 2003. С. 106.



 А. С. Табачков > Еще раз о взаимоотношениях истории и теории > 137

обсуждаемой в данной статье концепции, паратеоретический – подобный собствен-
но теоретическому, как минимум по форме своей организации обеспечивающий 
хотя бы относительную смысловую когерентность знания, его дискурсивную авто-
номию, а также (и это главное в нашей, увы, достаточно близкой к прагматизму 
трактовке), обладающий потенцией к обоснованию осмысленного и целенаправ-
ленного практического действия. Что касается выбора самой этой греческой при-
ставки «пара-», то мы в данном случае исходили прежде всего из сложившейся прак-
тики ее употребления в различных широко известных практических терминах – как 
обозначающую нечто, хотя и не отвечающее строгим критериям определения, но 
тем не менее наделенное основными сущностными характеристиками коренного 
понятия. К примеру: paramilitary (англ.) – военизированное вооруженное формиро-
вание, не имеющее, однако, легитимации со стороны законных властей; paramedic 
(англ.) – работник спасательных служб, не являющийся дипломированным врачом, 
но обученный способам оказания первой медицинской помощи. В выборе этой при-
ставки «пара-», как видно из этих примеров, есть момент подчеркивания примата 
функции.

Место паратеоретического в систематике идеального (помимо обозначенной выше 
диспозиции относительно универсалий культуры) можно попытаться обозначить 
также при помощи следующего примера: политическая свобода – это идея, ее кон-
кретная паратеория – это основа действия момента реальной политической прак-
тики, стремящейся к осуществляющему достижению данной идеи, а политологи-
ческий анализ, скажем, фундированного этой идеей феномена либерального демо-
кратического общества – это уже теория в специальном научном смысле. Поскольку 
именно паратеория является идеальной основой событийного действия, то именно 
на нее, как на главный свой объект, и следует ориентироваться историческому по-
знанию, стремящемуся к действительному, а не к спекулятивному или эстетизиру-
ющему историзму.

Паратеоретические паттерны неспонтанных интенциональных действий ситуатив-
ны по своей природе. Они создавались сознанием агентов события для обоснова-
ния некоторого предстоящего им действия, поэтому каждый паратеоретический 
паттерн уникален. От эпохи к эпохе и от ситуации к ситуации, конституция этой 
паратеоретической по форме идеальной сущности варьировалась, конечно, очень 
и очень сильно. Эти структуры, особенно в периоды Новой и Новейшей истории, 
могли достигать необычайной сложности, глубины и степени синтеза элементов са-
мого разного генезиса и характера: можно представить, какой сложностью и разно-
образием могли обладать основания действий, к примеру, дипломатов, готовивших 
Портсмутское мирное соглашение или адмиралов Ютландского сражения.

Поэтому нельзя ставить вопрос о том, какова структура паратеоретических паттер-
нов неспонтанных интенциональных действий вообще, это принципиально ситуа-
тивные эйдетические сущности, объединяемые в один класс только по двум общим 
им всем признакам – их функции как базиса определения событийного действия и 
паратеоретической форме их организации.

Однако при этом в самом предлагаемом методе не содержится, на наш взгляд, ка-
ких-либо ограничений глубины или сложности анализа – в принципе можно не 
только отдельный эпизод, например, войны, но и всю какую-либо воюющую нацию 
представить как сложную динамическую структуру взаимодействующих паратео-
ретических паттернов неспонтанных интенциональных действий, но с такой боль-
шой сущностью будет очень сложно иметь дело. Масштаб выступающих в качестве 
объектов фрагментов реальности должен быть операционально адекватным. Зада-
чей истории как науки является ведь познание прошлого, а не его тотальная рекон-
струкция, его смысл, а не некое воссоздание его самого.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014138 <

Паратеоретические паттерны в событийной динамике истории. Паратеоретиче-
ские паттерны уже осуществленных и ставших частью истории действий через по-
средство интерпретации и репрезентирующего ее результаты исторического зна-
ния могут затем мигрировать в состав актуальных паратеоретических паттернов 
действий настоящего-будущего. Известное, но приписываемое разным авторам 
высказывание о том, что генералы всегда готовятся к прошлой войне, наверное, 
как раз и иллюстрирует эту транстемпоральную и транссобытийную6 миграцию па-
ратеоретических паттернов неспонтанных интенциональных действий, в данном 
случае ее негативный, вызванный отсутствием интерпретации должного уровня 
аспект.

Эта миграция совпадает с переходом между двумя главными формами бытийного 
присутствия паратеоретических паттернов неспонтанных интенциональных дей-
ствий: первой формой паратеоретического паттерна как структуры-детерминанта 
актуального действия, непосредственно определяющего состав и динамику собы-
тийной конституции, и второй формой – его данностью как «снятого» интерпрета-
тивным усилием и сохраненного дискурсом исторического знания смысла – смыс-
ла, который теперь может стать элементом паратеоретического паттерна действий 
нового, разворачивающегося в настоящем события. Это значит, что эта вторая 
форма, добытая интерпретацией и представленная в знании о прошлом (представ-
ленная в любом масштабе, от малоизвестного историографического дискурса до 
элемента содержания универсалий культуры), является формой подтвержденного – 
или опровергнутого – практикой событийного действия смысла – как замысла дей-
ствия; это подвергнутая проверке критерием практики паратеория действия, как 
бы, возможно, по-марксистски это для кого-то и не звучало.

Как же влияет характер этих переходов от формы к форме, от непосредственного 
детерминирования к опосредованному дискурсами знания влиянию, на развитие 
социокультурных процессов, на ход истории как эволюции реальности? Представ-
ляется очевидным, что от достоверности и полноты знания о прошлом будет прямо 
зависеть степень вовлечения опыта прошлого в деятельность настоящего-будуще-
го. Но за этой очевидностью виден ряд вопросов, проблематика которых выходит за 
рамки проблемного поля данной статьи и которые поэтому могут быть здесь лишь 
названы: что происходит, когда интерпретативные дискурсы исторического знания 
оказываются в значительной степени инструментализироваными политической 
властью? Что происходит с процессом трансляции опыта прошлого тогда, когда 
интерпретативная картина оказывается целиком искаженной, например, господ-
ствующей государственной идеологией? Что, наконец, происходит, если институты 
исторического знания просто не справляются со своими задачами продуцирования 
знания о прошлом и его адекватной репрезентации?

Одно представляется несомненным на фоне этих непростых проблем – с онтогносе-
ологической точки зрения мы всё-таки имеем здесь дело с историческим аспектом 
глобальной экономии Логоса. Переход от формы непосредственного детерминиро-
вания к форме опосредованного дискурсами знания влияния, конечно, тогда, когда 
вышеупомянутым внешним факторам не удается этот переход кардинальным об-
разом нарушить, должен приводить к росту потенциала разумного. Но этот рост не 
нужно представлять как некий чисто количественный процесс, как некую всё ра-
стущую усилиями исторического познания совокупность готовых оснований дей-
ствий, прошедших или не прошедших проверку социокультурной практикой.

Познание этих структур идеального в науке истории – не коммулятивный процесс, 
лежащая в его основе интерпретация – принципиально креативная процедура. В ее 

6	 Должны принести извинения за обилие в тексте данной статьи этого префикса «транс-», но уж такова специфика 
объектов исследования, не желающих оставаться в какой-нибудь одной бытийной области.



 А. С. Табачков > Еще раз о взаимоотношениях истории и теории > 139

дискурсе поэтому фиксируется не алгоритм ситуативного действия агента события 
прошлого, но его смысл, и этот смысл репрезентируется затем не как таковой, в 
его первозданном, синхронном его ситуации и его культуре виде, но как смысл уже 
релевантный современной – моменту производства интерпретации – культуре и ее 
задачам, не как смысл-для-него (агента события прошлого), но как смысл-для-нас 
(реципиентов дискурса знания и, в той или иной степени, агентов актуальных со-
бытий настоящего-будущего). И так происходит вне зависимости от стремлений 
интерпретирующего и его личного отношения к известной парадигме Л. фон Ран-
ке – историк сам принадлежит современной ему культуре и может поэтому осу-
ществить «только» синтез разновременных смыслов, прошлое не интерпретируется 
ради самого прошлого, оно никогда не адресат репрезентации исторического дис-
курса. Поэтому речь идет не о коммуляции и возможных в ее ходе качественных 
скачках, но о изначально качественном росте. Интерпретативное историческое 
знание проясняет сущность человека и смыслы его деятельного бытия в мире.

Переходы от формы к форме, от непосредственного детерминирования к опосре-
дованному дискурсами знания влиянию, ведут не к накоплению логических эле-
ментов событийных деяний прошлого (для чего могла бы пригодиться и кому, по 
большому счету, была бы интересна такая коллекция устаревших реализаций ра-
циональности?), эти переходы отражают на самом деле нечто гораздо более зна-
чительное: за сменой ситуативных форм, созданием и разрушением концепций и 
дискурсов действий, за всеми дихотомиями расходящегося развития и конверген-
циями Различного и Подобного, вырастает картина рациональности, двигающейся 
из собственного прошлого в ею же определяемое будущее. И это движение происхо-
дит посредством учреждения и упразднения инстанций собственной реализации – 
и через обязательное сохранение знания о них, без которого всё будет каждый раз 
теряться и требовать возобновления с нуля, без которого не будет должных осмыс-
ленности и цельности этого великого движения.

Конечно, сказанное выше не стоит рассматривать в перспективе панлогизма геге-
левского толка. Паратеоретические паттерны прошлого это, по своему происхожде-
нию, не составляющие тотальности некой абсолютной идеи, но соединения элемен-
тов теоретического и обыденного мышления, конгломеративные дискурсы знания 
и заблуждений, суеверия и предрассудков. В историческом бытии даже наиболее 
совершенные из них представлены лишь их оппортунистическими реализациями, 
реальная история – это история в значительной степени неудачно реализованных 
паратеорий, неудачных инвестиций идеального.

Но не стоит и недооценивать паратеоретические паттерны неспонтанных интен-
циональных действий – вся вышеназванная разнородность характерна лишь для их 
генетических элементов. В результате синтеза, производимого действующим мыш-
лением, эти элементы превращаются в интегральную и самостоятельную структуру 
идеального. Эклектика генетических элементов не должна вводить в заблуждение 
касательно субстанциональной целостности состоявшегося паттерна интенцио-
нального действия.

Паратеоретические паттерны действий в отношении к идеологии и этике. Важ-
ный и, очевидно, требующий разъяснения момент – это отличие паратеоретическо-
го паттерна от идеологии. Паратеоретические паттерны являются дискурсивными 
образованиями, непосредственно связанными с актами практического действия, и 
поэтому любая, даже так называемая тоталитарная идеология может быть только 
их составляющей. Даже мощный советский марксизм был только частью конкре-
тики паратеоретических основ советской жизни, ситуативно осуществлявшихся 
тогда актов принятия и рационального обоснования исторически значимых ре-
шений. Идеология не может стать непосредственным базисом принятия решений 



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014140 <

потому, что сама нуждается в интерпретировании при помощи паратеоретических 
механизмов, без подобного опосредования она останется внешней по отношению 
к «теории жизни» человека сущностью. Религиозные учения, при всей своей силе 
до сих пор нуждающиеся в поддержке огромного и хорошо организованного ап-
парата  – клира в целом, проповедников-истолкователей, визуализирующих худо-
жественных образов, всей обрядовой стороны культа, наглядно демонстрируют 
пределы «естественной» интериоризации идеологического или сходного с ним дис-
курсивного материала.

Не может также не возникнуть вопрос о том, являются ли этические представления 
человека частью его паратеоретического комплекса обоснования действий. Да, но 
лишь в тех случаях, когда этическое знание используется для оценки деятельности 
других людей: паратеоретические основания действий по определению должны 
иметь объект и он не может совпадать с субъектом. Возможно, что этическое знание 
используется и в актах оценки ситуаций, в которые оценивающий вовлечен лично, 
но себя он в этом случае также рассматривает «со стороны», в ряду и в сравнении 
с другими участниками чего-либо предстоящего, происходящего или уже произо-
шедшего, в некой «модальности me» Дж. Г. Мида. Здесь, в частности, проходит гра-
ница между нашей концепцией и ментализмом – мы не считаем, что любая мысль 
прошлого заслуживает реактивации, некоего коллингвудовского «re-thinking»; мы 
имеем в виду не сознание в целом, но лишь его действительное и реализовавшееся 
в истории – актуально или привативно – паратеоретически организованное иде-
альное. И здесь же пролегает граница между уровнем экзистенциально-личного и 
уровнем паратеоретических паттернов – реализовавшееся в истории есть нечто не-
избежно коллективное – даже для самого абсолютного монарха и самого одинокого 
диктатора; исторические действия и их идеальные обоснования, как и язык, не мо-
гут быть приватными.

Эпистемологические особенности анализа паратеоретических паттернов в исто-
риографии. Мы, пытаясь предложить и обосновать данный способ репрезентации 
прошлого, разумеется, ни в коем случае не беремся утверждать, что всё иное в 
науке истории должно быть отброшено. Наоборот, созданные долгой практикой 
историографии и опирающиеся на мощь литературной традиции Запада способы 
воссоздания прошлого как опыта и переживания (анимационная интерпретация и 
эмпатические техники, реализуемые, к примеру, в жанре микроистории или исто-
рии ментальностей) абсолютно необходимы, ведь без них откуда будет возможным 
«извлечение» идеальных оснований, определявших событийное развитие минув-
шего действий? Историческое прошлое ведь не дано непосредственно. Вне вос-
создающего письма историка ушедший от нас мир прошлого недоступен, значит, 
недоступны, в частности, и инстанции реализации паратеоретических паттернов 
неспонтанных интенциональных действий людей этого ушедшего мира.

Мы лишь утверждаем, что любые претензии на научность исторического дискурса 
должны иметь ясное онтогносеологическое обоснование. Следует различать и раз-
делять – пусть даже в границах одного и того же опуса – литературную реконструк-
цию и научное исследование.

История, если она действительно хочет прийти к пониманию сути минувшего, не 
может и дальше заниматься лишь называнием и определением хронологических 
атрибутов событий исторического прошлого. В конце концов, нас ведь интересует 
не пустое имя, но лицо прошлого, уникальное феноменального, а не его номинация 
и классификация как таковые.

И подразумеваемая описываемыми здесь свойствами объектов исторического по-
знания, если позволительно так выразиться, ретрофеноменология должна позво-
лить приблизиться – на достаточное для понимания расстояние – к эйдетике созна-



 А. С. Табачков > Еще раз о взаимоотношениях истории и теории > 141

ния людей прошлого, а это значит, что предлагаемый способ познания в потенции 
нацелен на изучение абсолютных оснований исторических событий. Способный 
проникнуть за внешний, контингентный план исторического, он может позволить 
нам прикоснуться к имманентному содержанию прошлой реальности культуры. Ни 
эмпатия, ни эстетический мимезис, ни по отдельности, ни вместе, не способны обе-
спечить понимание этой имманентности.

Полная структура прошлого как объекта познания не может не включать в себя 
план феноменов сознания людей этого прошлого, и этот план может быть досто-
верно представлен только как реконструкция идеальных оснований деятельности 
агентов исторических событий. Сколь пристальное внимание не было бы обращено 
на графику или синтаксис какой-либо вассальной грамоты или архитектурные осо-
бенности какой-либо крепости, они всё равно являют нам не только и не столько 
свойства этих вещей и текстов самих по себе. Любые артефакты, неважно какой  – 
вещной или дискурсивной природы, всегда суть посредники, репрезентирующие 
зафиксированное в них движение деятельного человеческого разума. Не старый 
камень крепостей и не истлевший пергамент рукописей интересуют нас в прошлом, 
сами по себе они не могут представлять его действительного содержания. Подда-
ющееся благодаря своей логической природе (и обещающее достоверные резуль-
таты реконструкции) идеальное должно рассматриваться в качестве главной цели 
познания прошлого. Только оно может быть формой транстемпоральной представ-
ленности действительного содержания минувшего7. Поэтому у предлагаемого нами 
метода анализа паратеоретических паттернов неспонтанных интенциональных 
действий, при всей очевидной сложности его применения в практике познания, 
есть одно важное преимущество – он может обеспечить действительно научный ха-
рактер исторического дискурса.

Ф.  Анкерсмит однажды отметил, что «обеспечение максимума информации не яв-
ляется условием для реалистической интерпретации: рабочая схема здания или ко
рабля дает гораздо больше информации, чем реалистический рисунок, но не является 
реалистическим»8. Реконструирующая экспликация паратеоретических паттернов 
неспонтанных интенциональных действий или как-то по-иному «схваченное» ра-
циональное содержание событий прошлого, это как раз и есть та «рабочая схема», 
тот «чертеж» формирующего реальность человеческого действия, о котором – во 
многом вопреки собственной апологии изображающей, художественной по своей 
сути репрезентации – говорит Анкерсмит в вышеприведенном фрагменте. Пусть, в 
отличие от технического чертежа, реальное свершившееся историческое действие 
может сильно отличаться от своего паратеоретического паттерна, всё равно его ин-
тенция конституируется и первично идеально воплощается именно здесь. За слу-
чайным и непредвиденным, за метаморфозами всегда чреватого превратностями 
воплощения находится в истории еще и план рациональных оснований событийной 
деятельности людей прошлого. Именно он и дает основания истории быть истори-
ей, повествованием о надеждах, борьбе и разочарованиях, о сбывшемся и не сбыв-
шемся, о человеке, его воле и его разуме, а не неким перечислением случайного.

7	 Мы в данной статье рассматриваем паратеоретические паттерны как сущности именно исторические и поэтому 
мы почти не касаемся здесь их гипотетической функции, хотя для людей-деятелей прошлого как раз гипотезы пред-
полагаемого действия в той или иной уже охватившей или только еще надвигавшейся на них событийной ситуации и 
были наиболее важными составляющими их паратеоретического инструментария. Мы рассматриваем эти элементы 
преимущественно диахронически, из нашего «сейчас», по отношению к которому свершившееся уже сделало гипотезы 
прошлого, или случившимся-как-предполагалось (как задумывалось, как в страхе предсказывалось), или заблуждени-
ем. Гипотетическое паратеоретических оснований реального исторического действия не может быть таковым и для 
нас, уже знающих действительное развитие исследуемого события прошлого. В этом, кстати, заключается важное от-
личие предлагаемой нами концепции от «re-enactment» Коллингвуда, требовавшего по сути невозможного – забыть 
известный нам исход события прошлого.

8	 См.: Анкерсмит Ф. История и тропология: взлет и падение метафоры. М.: Прогресс-Традиция, 2003. С. 291.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014142 <

Репрезентация, как ее толкуют А. Данто и Ф. Анкерсмит или даже теоретики «исто-
рии ментальностей», никогда не сможет заменить этого «чертежа», определивше-
го – как предъявленная к воплощению форма – саму суть действий людей-агентов 
событий исторического прошлого. Безусловно, исследование этих паратеоретиче-
ских эйдетических элементов событий – сложное дело, требующее поднятия реша-
ющегося на него исторического проекта уже на метатеоретический уровень.

Реагируя на известную концепцию Р.  Коллингвуда, К. Поппер выдвинул следующий 
тезис: «not re-enact, but tries to produce an idealized and reasoned reconstruction of it» 
(«не реактивировать, но стараться продуцировать идеализированную и осмыслен-
ную реконструкцию [ситуации прошлого]»9 (перевод мой. – А. Т.)). Но предлагае-
мая им реконструкция должна ведь из чего-то исходить. Исходить из, казалось бы, 
напрашивающегося фактического на самом деле бессмысленно: фактическое не об-
ладает потенцией автономного смыслопорождения, поэтому такая реконструкция 
будет просто аппликацией артефактных элементов в структуру реинтерпретатив-
ной концепции, чей истинный генезис ввиду вводящего в заблуждение сосредото-
чения на фактическом как раз и окажется в этом случае скрытым. Однако оба ис-
пользованных К. Поппером определения – idealized и reasoned – помимо и как бы 
«поверх» антиколлингвудовской концепции автора указывают на действительные 
основания воссоздания смысла минувшего. В конце концов, историческая ситуа-
ция, на реконструкции которой настаивает К.  Поппер, это не только и не столь-
ко диспозиция фактического, это, скорее, контекст возможного – возможного для 
главного агента любой исторической ситуации – человеческого разума10. Эйдетиче-
ские по своей субстанциальной природе и теоретические по способу своего бытия 
и отношению к практике, эти контексты, или в терминах данной статьи – паратео-
ретические паттерны неспонтанных интенциональных действий, и являются теми 
объектами, через обращение к которым мы можем вернуться в мир прошлого. Вер-
нуться не в, на самом деле, малоинтересном модусе его пере-проживания, предла-
гаемом маргинальной историей «микроисторий» и многими постмодернистскими 
проектами, но вернуться в качестве присутствия познающего разума.

Возможно, что в глубоком, метафизическом плане в этом возвращении разума и 
заключается бытийный смысл истории. И дело здесь, конечно, не в реверсивных 
транстемпоральных взаимодействиях разума с иным самого себя – как духа некой 
панлогики, духа, который есть всё всего и для которого всё – его; дело в самой этой 
интенции возвращения ради спасения – спасения памяти, достоинства и смысла 
прошлого, интенции спасения и возвращения к бытию самого его принципиаль-
но ненапрасного существования. Каким бы анахронизмом не казался следующий 
тезис в сегодняшней философской ситуации, он, тем не менее, не может быть не 
представлен: история – это история разума и его борьбы – борьбы с собственным 
несовершенством и с произволом случайного.

Паратеоретические паттерны действий как системные элементы прошедшей ре-
альности. Очевидно, что в любом значимом событии (как и в относительной ста-
тике «межсобытийного» бытия, которое, конечно, тоже событийно, но так, что его 
событийность, как правило, не фиксируется отъюстированными на определенный 
масштаб событийно-фактического субстрата «фильтрами» исторических дискур-
сов) содержатся целые соподчиненные системы паратеоретических паттернов не-
спонтанных интенциональных действий. Некоторые из них, как правило, те, что 

9	 См.: Popper K. R. Objective knowledge. An evolutionary approach. Oxford: Clarendon Press. 1972. P. 188.

10	 Так уж сложилось, что слова «разум» и «история», помещенные рядом, срабатывают в нашем восприятии как ин-
дикатор гегельянства. Приведем поэтому следующие слова Э. Гуссерля, создателя достаточно далекой от гегелевской 
школы мысли: «Человек, поднимая “метафизические”, собственно философские проблемы, вопрошает о себе как о раз-
умном существе, о своей истории, и коль скоро речь идет о “смысле” истории – о разуме в истории». (См.: Гуссерль Э. 
Кризис европейских наук и трансцендентальная феноменология. Введение в феноменологическую философию // Во-
просы философии. М. 1992. № 7. С. 141.)



 А. С. Табачков > Еще раз о взаимоотношениях истории и теории > 143

находятся «вверху» этой иерархии идеального, могут быть эксплицированы срав-
нительно легко: по документам, свидетельствам, мемуарам можно восстановить 
паратеоретические паттерны неспонтанных интенциональных действий деятелей 
политических элит, принимавших решения, скажем, о начале военных действий. 
Карты, приказы и планы могут помочь восстановить паратеоретическую компо-
ненту деятельности военачальников, чертежи, расчеты и сохранившееся артефак-
ты прямо свидетельствуют об идеальных основаниях ученых и инженеров, снаб-
жавших армии этих военачальников оружием и амуницией. Но паратеоретические 
паттерны принятия незатейливых решений простого солдата, рабочего, крестья-
нина, идеальное «нижней» части иерархии оснований исторического действия, 
эксплицировать намного сложнее. Микроистория такого «маленького человека», 
при всём том интересе, который она, в случае творческой удачи историка, может 
представлять, помочь здесь всё-таки не сумеет – чтобы действительно понять смысл 
действий такого со-участника события, мы должны обладать видением целого, всей 
иерархии идеальных оснований внутрисобытийных деяний – конечно, речь идет 
не о невозможной представленности всего имевшего место, речь идет о создании 
репрезентативной и содержательной картины взаимодействия, взаимовлияния и 
борьбы паратеоретических паттернов людей-деятелей, соучаствовавших в исследу-
емом событии, на всех ступенях его иерархии. И здесь наше исследование выводит 
нас к неким большим, трансиндивидуальным формам представленности бытийно 
активного разума: ведь несомненно, что внутрисобытийные иерархии взаимо-
действующих паттернов принятия значимых решений в структурно-логическом 
смысле образуют системы – ситуативные системы действующего (действовавшего) 
исторического разума. Именно они, а не отдельные паратеоретические паттерны, 
и образуют идеальную основу события. Другое дело, что, как уже отмечалось выше, 
в их абсолютной совокупной целостности они могут оказаться неподъемно велики 
для исторического исследования; очевидно, что здесь не обойтись без выбора мак-
симально значимых и репрезентативных элементов.

Мы вправе предположить, что любой исторический деятель оперировал внутри 
своего событийного пространства исходя из предполагаемого им «состава» парате-
оретических оснований других со-участников, предполагаемые элементы их пара-
теоретических паттернов являлись интегральной частью идеальных оснований его 
собственных действий.

Диктаторы или военачальники, к примеру, оперируют декретами и приказами, ко-
торые могут быть принятыми и понятыми их подданными и подчиненными. Те, в 
свою очередь, в своих докладах, доносах и любых других неприватных поступках 
ориентируются на предполагаемый ими паратеоретический паттерн вышестоящих, 
они соотносят свои действия с гипотетическими для них идеальными основаниями 
жизнеориентации и жизнедействия людей, имеющих над ними власть. Таким об-
разом, предполагаемое иное, предполагаемые релевантные совершаемому выбору 
элементы паратеоретических оснований других людей – начальствующих, равных 
себе или подчиненных – становятся частью собственного паратеоретического кон-
текста принятия/непринятия ситуативных решений о действии или бездействии.

В зависимости от типа общества и характера его политической системы, вертикаль-
ные и горизонтальные составляющие этой взаимной аналогизации паратеоретиче-
ского могут, конечно, сильно варьироваться. Что же касается известного вопроса о 
роли личности в истории, то она определяется, по крайней мере в обществе западно-
го типа, не столько индивидуальным поступком, не столько переходом Рубикона как 
таковым, сколько степенью учета значения паратеорий, продуцируемых или ассоци-
ируемых с той или иной личностью, учета непосредственных или опосредованных 
дискурсивно – через манифестации самого разного рода, от политических до эстети-
ческих – ситуативно-значимых смысловых контекстов действия этой личности.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014144 <

Мы, конечно, не пытаемся здесь представить некую новую социальную теорию, это 
не входит в нашу задачу. Тем не менее, из перспективы и в терминах проводимого 
нами исследования, о наличных результатах которого мы и докладываем читателю 
в данной статье, общество в любой момент своего конкретно-исторического суще-
ствования действительно предстает системой взаимодействующих паратеорети-
ческих паттернов. Вне этой, неизбежно редукционной концепции остается очень 
многое из того, что присутствует в реальной жизни социального мира, прежде все-
го, разумеется, избегают внимания случайное и внерациональное. Но случайное и 
внерациональное различаются и номинируются нами как таковые только потому, 
что существует неслучайное и рациональное, представленное в нашем случае как 
паратеоретические паттерны неспонтанных интенциональных действий. И пусть 
это и не очень современно, но нам кажется, что разумно именно разумное сделать 
главным объектом исследования, и уж затем, по мере возможности, обращаться ко 
всему от него отличному.



>  метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014

> альманах
	 богословие	
	 философия
	 естествознание 

ДВУХУРОВНЕВАЯ ОНТОЛОГИЧЕСКАЯ  
МОДЕЛЬ ЖИВОГО СУЩЕСТВА 
Живой организм как неравновесная 
физическая система

В. В. БЕРЕЗИН, Н. А. СОЛОВЬЕВ

Одной из фундаментальных особенностей живых существ, от-
личающей их от неживой природы, является свобода выбора. 
Можно говорить о том, что свобода выбора присуща всем жи-
вым существам, однако человек наделен ей в высшей степени. 
Человек, созданный по образу и подобию Бога, является, го-
воря словами Иннокентия Херсонского, другом Самого Бога: 
«Из описания Моисеева видно, что Бог захотел увидеть Свой 
Сообраз, Своего друга. Друг Божий не иначе возможен, как с 
совершенствами, подобными совершенствам Божиим. Посему 
Бог, сотворивши Себе друга, сотворил, так сказать, маленького 
Себя, в ограниченном виде, то есть сотворил такое существо, 
которое в некотором отношении уже не подчинено Ему; по от-
ношению к сему творению Бог навсегда отказался от одного из 
прав Своих… Мы должны согласиться… на то, что такое само-
ограничение Воли Божией есть; что где твари свободные, там 
нет Божия всемогущества. И это есть величайший дар для че-
ловека, что Бог ради него отказался от чего-то»1. Существова-
ние свободы у человека и других живых существ не может быть 
описано в рамках классического детерминизма Декарта-Ла-
пласа. Однако рассмотрение живых существ в качестве кванто-
вых объектов позволяет в принципе описать феномен свободы 
выбора, поскольку мир потенциальных возможностей кванто-
вого живого существа будет многовариантным. Из этого мно-
говариантного мира потенциальных возможностей и происхо-
дит выбор альтернатив, которые превращаются в актуальное 
состояние живого существа2. Однако при таком определении 

1	 Сочинения Иннокентия Херсонского. Т.  2. Издание Свято-Успенской Киево-Печер-
ской Лавры, 2000. С. 196.

2	 Н. А. Соловьев. Религиозно-философские и естественно-научные основания россий-
ского консерватизма // Современный российский консерватизм. М.: НП-Принт, 2011. 
С. 49–76; Н. А. Соловьев. Метафизика. 2013. № 1 (7). С. 172–180; Н. А. Соловьев. Актуаль-
ные вопросы метафизики //Метапарадигма. СПб.: НП-Принт, 2013. С. 57–84.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014146 <

мы должны все квантовые объекты, имеющие многовариантный мир потенциаль-
ных возможностей, считать живыми существами. В этом есть глубокий метафизи-
ческий смысл, поскольку все без исключения тварные объекты Вселенной в рамках 
метафизики Всеединства и панентеистической картины мира можно рассматри-
вать состоящими из живой субстанции: «Духовная энергия, истекающая от Духа Бо-
жия, энергия любви движет всей природой и всё животворит»3. В то же самое время 
обыденное понимание жизни связано всё-таки с иной интуицией. Эта интуиция ос-
новывается на том, что живое существо неким образом возвышается над природой, 
противостоит ей. С физической точки зрения это возвышение над природой опре-
деляется тем, что живое существо является неравновесной физической системой. 
Рассмотрение живых существ в качестве неравновесных физических систем позво-
ляет, с одной стороны, поставить биологию на твердый естественнонаучный фун-
дамент, с другой стороны, поставить фундаментальный вопрос: «Достаточно ли для 
объяснения жизни физических законов или необходимо вводить некие дополни-
тельные предположения и допущения?». Здесь мнения ученых разделились. Еще на 
заре квантовой эры один из ее основателей В. Гейзенберг в работе4 писал: «…ныне 
на основании самых простых биологических опытов осознают, что живые организ-
мы обнаруживают такую степень устойчивости, какую вообще сложные структуры, 
состоящие из многих различных молекул, без сомнения, не могут иметь только на 
основе физических и химических законов. Поэтому к физическим и химическим за-
кономерностям должно быть что-то добавлено, прежде чем можно будет полностью 
понять биологические явления». Аналогичные мнения высказываются и в XXI веке. 
Так, в обзоре, представленном в журнале «Успехи физических наук»5, В. П. Реутов 
и А. М. Шехтер пишут: «Сейчас, когда мы уже знаем, что представляет собой геном 
человека, всё большее число ученых начинает осознавать, что мы не знаем чего-то 
самого главного. Несомненно, факты нужны. Однако простое накопление экспери-
ментальных данных понимания не прибавляет и теории не дает». При этом в том 
же номере журнала в другой статье6 Г. Р. Иваницкий пишет: «В живых системах не 
обнаруживается никаких свойств, которыми не обладали бы разные неживые объ-
екты». Так какое же мнение верно? Описывается ли феномен жизни только физиче-
скими законами или нет?

По-видимому, Э. Бауэр в работе7 одним из первых рассмотрел феномен жизни с точ-
ки зрения неравновесной термодинамики. Он выявил и сформулировал важную 
отличительную черту живых систем: «Все и только живые системы никогда не бы-
вают в равновесии и исполняют за счет своей свободной энергии постоянную ра-
боту против равновесия, требуемого законами физики и химии при существующих 
внешних условиях». В ХХ веке неравновесная термодинамика оформилась в само-
стоятельную науку, а один из ее основателей И. Пригожин был удостоен Нобелев-
ской премии. Фундаментальная идея неравновесной термодинамики, или синерге-
тики, заключается в том, что в открытой термодинамической системе, находящейся 
в неравновесном состоянии, могут образовываться регулярные структуры, то есть 
система может самооформляться. Была сформулирована так называемая синерге-
тическая парадигма, в рамках которой считается, что процессы самоорганизации 
в неравновесных диссипативных системах являются причиной появления сложных 

3	 Святитель Лука (Войно-Ясенецкий). Дух, душа и тело. М.: Артос-Медиа, 2006. С. 160.

4	 В. Гейзенберг. Физика и философия. М.: Наука, 1989. С. 132.

5	 Реутов В. П., Шехтер А. М. Как в ХХ веке физики, химики и биологи отвечали на вопрос: что есть жизнь? // Успехи 
физических наук. 2010. Т. 180. Вып. 4. С. 395.

6	 Иваницкий Г. Р. XXI век: что такое жизнь с точки зрения физики // Успехи физических наук. 2010. Т. 180. Вып. 4. 
С. 339.

7	 Бауэр Э. С. Теоретическая биология. М.: Л.: Изд-во ВИЭМ, 1935. С. 206.



 В. В. Березин, Н. А. Соловьев > Двухуровневая онтологическая модель живого существа > 147

органических молекул и жизни. В обзорной работе Б. Б. Кадомцева8 по этому пово-
ду пишется следующее: «…самоорганизация в однородных средах и образование 
структур выводит некоторые коллективные степени свободы на уровень, очень да-
лекий от теплового», и далее: «Более сложный тип самоорганизации возникает в 
том случае, когда в появившихся структурах может дальше развиваться иерархия 
структур с появлением и взаимодействием новых структурных элементов. При-
мером может служить добиологическая эволюция макромолекул и биологическая 
эволюция».

Вульгарная трактовка описанных феноменов связывает эволюционную самоорга-
низацию неустойчивых неравновесных систем с рождением новой информации 
или, другими словами, новых логосных форм. Однако при ближайшем рассмотре-
нии это оказывается неверным. Действительно, хорошо известно (см., например, 
обзор9), что неравновесная диссипативная система «может стремиться к одному из 
многих возможных аттракторов, включая странные аттракторы». Напомним, что 
аттрактором в синергетике называют точку или некоторую область фазового про-
странства неравновесной системы, к которой притягиваются фазовые траектории 
этой системы с течением времени. Сама возможность вычисления и предсказания 
аттракторов говорит о существовании детерминизма, который сродни квантовому 
детерминизму, имеющему различные варианты реализации причинно-следствен-
ных связей. По сути дела, возможность вычисления аттракторов в сложных не-
равновесных системах связана с тем, что из одного начального состояния система 
может перейти в различные конечные состояния, определяемые начальными свой-
ствами системы и окружения. Наличие детерминизма и возможность предсказания 
будущего для неравновесных систем говорит о том, что все логосные формы, ко-
торые система может принять в процессе своей эволюции, уже содержатся в скры-
той, непроявленной форме в тех законах, по которым происходит эта эволюция и 
которые определяются свойствами самой системы. Это, в свою очередь, означает, 
что в системе по сути не рождается новых логосных форм и новой информации, 
то есть в системе действует закон сохранения информации, и мир потенциальных 
возможностей системы содержит уже в самом начале ее эволюции все возможные 
состояния системы во все последующие моменты времени10. Существование раз-

8	 Б. Б. Кадомцев. Динамика и информация. УФН. 1994. Т. 164. Вып. 5. С. 449.

9	 Б. Б. Кадомцев. Динамика и информация. УФН. 1994. Т. 164. Вып. 5. С. 449.

10	 Закон сохранения информации подробно обсуждался в работах: Н. А. Соловьев. Религиозно-философские и есте-
ственно-научные основания российского консерватизма // Современный российский консерватизм. М.: НП-Принт, 
2011. С. 49–76; Н. А. Соловьев. Метафизика. 2013. № 1 (7). С. 172–180; Н. А. Соловьев. Актуальные вопросы метафизи-
ки // Метапарадигма. СПб.: НП-Принт, 2013. С. 57–84. Аналогичные соображения о сохранении информации выска-
зываются в работе: William A. Dembski. Intelligent Design as a Theory of Information http://www.arn.org/docs/dembski/
wd_idtheory.htm: «Таким образом, естественные причины неспособны генерировать “сложную определенную инфор-
мацию” (СОИ). Это широкое утверждение я называю Закон Сохранения Информации, или коротко ЗСИ. ЗСИ имеет 
большое значение для науки. К его следствиям можно отнести следующее: 1. СОИ в замкнутой системе с естественны-
ми законами сохраняется или уменьшается, 2. СОИ не может генерироваться спонтанно, производиться эндогенно, 
самоорганизовываться (в терминах исследований о происхождении жизни), 3. СОИ в замкнутой системе с естествен-
ными законами или была в системе вечно, или была в некоторый момент добавлена извне (в предположении, что хотя 
система сейчас и замкнута, была замкнутой не всегда), 4. В частности, любая замкнутая система с естественными за-
конами и конечным временем жизни получила любую СОИ, которую она содержит, прежде чем она стала замкнутой 
системой». Под термином СОИ автор подразумевает то, что в нашей работе называется логосной формой. По поводу 
СОИ автор пишет следующее: «Информация может быть определенной. Информация может быть сложной. Информа-
ция может быть и сложной и определенной. Информацию, которая является и сложной и определенной, я называю 
“сложной определенной информацией” или коротко СОИ. СОИ – это то, о чем была вся суета по поводу информации в 
последние годы, не только в биологии, но и в науке вообще. Это СОИ, которая для Манфреда Ейджена (Manfred Eigen) 
составляет большую тайну биологии и которую один он, в конечном счете, надеется распутать в терминах алгоритмов 
и естественных законов. Это СОИ, которая для космологов лежит в основе точной настройки Вселенной и которую пы-
таются понять исходя из различных антропных принципов (cf. Barrow and Tipler. 1986). Это СОИ, которую извлекают 
квантовые потенциалы Дэвида Бома, когда они обыскивают микромир для того, что Бом называет “активной информа-
цией” (cf. Bohm. 1993. P. 35–38). Это СОИ, которая позволяет демону Максвелла перехитрить термодинамическую си-
стему, склоняющуюся к тепловому равновесию (cf. Landauer. 1991. P. 26). Это – СОИ, на которой Дэвид Чалмерс (David 
Chalmers) надеется базировать всестороннюю теорию человеческого сознания (cf. Chalmers. 1996. Ch. 8). Это – СОИ, 
которая в рамках теории алгоритмической информации Колмогорова-Чейтина (Kolmogorov-Chaitin) принимает форму 
сильно сжимаемых, неслучайных числовых рядов (cf. Kolmogorov. 1965; Chaitin. 1966)» (перевод авторов).



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014148 <

личных путей эволюции неравновесной системы обычно связывается с наличием 
квантовых флуктуаций для неживых систем или слабым информационным воздей-
ствиям на начальном этапе эволюции и в точках бифуркации для живых или искус-
ственных интеллектуальных систем11.

Представленные выводы справедливы для различных неравновесных систем и про-
цессов, в том числе и для процессов «добиологической эволюции макромолекул и 
биологической эволюции», которые в принципе могут быть рассмотрены с позиций 
неравновесной динамики12. Но это, в свою очередь, означает, что сложные макро-
молекулы и биологические формы, включая человека, появившиеся в процессе эво-
люции, являются аттракторами для эволюционирующей Вселенной (или какой-ни-
будь ее части), то есть логосные формы всех макромолекул и живых существ опре-
деляются законами этой Вселенной. Если мы считаем, что законы Вселенной не ме-
няются со временем, то мы приходим к однозначному выводу о том, что логосные 
формы всех макромолекул и живых организмов существовали в непроявленном 
виде уже в самом начале процесса эволюции Вселенной, то есть в момент Большого 
взрыва. Отсюда, в частности, следует антропный принцип, который, в сущности, 
утверждает, что человек в том виде, в котором он существует ныне, мог появиться 
только во Вселенной с данными законами природы. Отметим, что предположение о 
неизменности законов природы хотя и является гипотетическим, но выглядит впол-
не разумно, поскольку только неизменные законы могут изучаться рационально, то 
есть сама наука может существовать только при наличии неизменных во времени 
законов, определяющих существование нашей Вселенной.

Теперь мы можем снова вернуться к тому вопросу, который был поставлен в начале 
данной статьи, а именно, описывается ли феномен жизни только физическими за-
конами или нет? Суть проблемы состоит в том, что, с одной стороны, все элементар-
ные процессы жизнедеятельности живых организмов, начиная от молекулярных и 
кончая макропроцессами, подчиняются законам физики (и как следствие, химии), 
с другой стороны, говоря словами Гейзенберга, «живые организмы обнаружива-
ют такую степень устойчивости, какую вообще сложные структуры, состоящие из 
многих различных молекул, без сомнения, не могут иметь только на основе физи-
ческих и химических законов». То есть основная проблема функционирования жи-
вых организмов состоит именно в устойчивости неравновесной системы, которой 
является живое существо. При этом мы должны понимать, что общие принципы 
синергетической парадигмы не могут до конца разрешить это противоречие. Пояс-
ним, в чем тут дело. Как мы указывали выше, в рамках синергетической парадигмы 
возникновение и поддержание жизни уподобляют поведению неравновесных дис-
сипативных систем, в которых возможна самоорганизация. «В простейшем случае 
самоорганизация – это появление порядка в первоначально однородной среде, дру-
гими словами, возникновение спонтанного нарушения симметрии в неустойчивом 
однородном состоянии»13. Классический пример самоорганизации – ячейки Бенара, 
количественное описание которых И. Пригожиным легло в основу неравновесной 
термодинамики. Ячейки Бенара возникают в тонком слое жидкости при наличии 
градиента температуры. Если смотреть на систему перпендикулярно слою (вдоль 
градиента), то со временем однородный слой жидкости за счет конвекции пре-
вращается в ячеистую структуру, которая пропадает при исчезновении градиента 
тепла. Синергетическая парадигма по аналогии с ячейками Бенара рассматривает 
также возникновение и поддержание жизни на Земле, где источником неравновес-
ности и низкой энтропии является Солнце. В принципе, на концептуальном уровне 

11	 И. Пригожин, И. Стенгерс. Время, хаос, квант: к решению парадокса времени. М.: Книжный дом «Либроком», 2009. 
С. 232; Б. Б. Кадомцев. Динамика и информация. УФН. 1994. Т. 164. Вып. 5. С. 449.

12	 Б. Б. Кадомцев. Динамика и информация. УФН. 1994. Т. 164. Вып. 5. С. 449.

13	 Б. Б. Кадомцев. Динамика и информация. УФН. 1994. Т. 164. Вып. 5. С. 449.



 В. В. Березин, Н. А. Соловьев > Двухуровневая онтологическая модель живого существа > 149

и не вдаваясь в детали, между растениями и ячейками Бенара можно провести ана-
логию и применить к ним логику неравновесной термодинамики. Действительно, 
растения находятся внутри неравновесной системы и их можно рассматривать как 
результат неустойчивого развития системы, то есть как своеобразный аттрактор, 
который притягивает со временем фазовую траекторию системы. Растения как 
организованные структуры существуют до тех пор, пока имеется неравновесность 
(светит Солнце), а при исчезновении неравновесности система переходит к равно-
весию, растения погибают. Однако эта логика не работает при рассмотрении жи-
вотных. В случае с животными неравновесность возникает внутри самой живой си-
стемы (животного или человека), когда в организм с едой поступают питательные 
вещества. За счет них повышается плотность энергии организма, что позволяет ему 
совершать полезную работу. Кроме того, питательные вещества являются источни-
ком низкой энтропии, за счет которой поддерживается организованная структура 
живых существ. Вышесказанное означает, что без поступления в организм пита-
тельных веществ со временем неравновесность внутри него будет уменьшаться за 
счет совершения живым существом полезной работы. В соответствии с законами 
физики живое существо должно прийти в равновесие с окружающей средой, то есть 
умереть. Однако в реальности, как нам хорошо известно, с уменьшением концен-
трации питательных веществ в организме возникает чувство голода, которое мы 
воспринимаем как реальную силу или как некий психический потенциал, застав-
ляющий нас искать пищу, есть и в конечном счете пополнять запас питательных 
веществ в организме. Именно в феномене возникновения чувства голода наиболее 
ярко проявляется нерешенный вопрос, заданный в начале статьи: «Обнаруживают-
ся или не обнаруживаются в живых организмах свойства, которыми не обладают 
неживые объекты, то есть дополнительные к ним?». Растения, как мы видели выше, 
оказываются как бы включенными в неравновесную систему, а животные сами 
должны создать неравновесие внутри своего организма. То есть, проводя снова 
аналогию с ячейками Бенара, мы должны констатировать, что животные являются 
аналогом таких ячеек Бенара, которые сами себе создают неравновесность. Но эта 
ситуация довольно далека от традиционного рассмотрения. В научной литературе, 
посвященной вопросам возникновения, эволюции и существования живой при-
роды, эта трудность обычно не замечается или «заметается под ковер». Ситуацию 
рассматривают согласно следующей схеме14. Считается, что на начальном этапе 
эволюции возникают сложные органические молекулы, которые затем собираются 
в некие скопления или капли, являющиеся прототипом живых клеток. Процессы, 
происходящие на этом этапе, в принципе не противоречат принципам неравновес-
ной термодинамики и синергетики. Однако живые организмы образуются на сле-
дующем этапе, когда происходит «возникновение биологической информационной 
системы и ценной информации в ней»15. Под информационной системой обычно 
понимают систему, имеющую обратные связи, которые за счет слабых сигналов 
оказывают информационное воздействие на силовую часть системы16. То есть в слу-
чае животного мира именно на этом этапе возникают обратные связи, которые за-
ставляют систему каждый раз оказываться наверху потенциальной горы, с которой 
она потом скатывается в процессе жизнедеятельности. В случае человека и других 
животных эти обратные связи работают таким образом, что при недостатке пита-
тельных веществ в организме они испытывают чувство голода, которое восприни-
мается как некий реальный психический потенциал, или внутреннюю силу.

14	 Д. С. Чернавский. Проблема происхождения жизни и мышления с точки зрения современной физики. УФН. 2000. 
Т. 170. № 2. С. 157.

15	 Д. С. Чернавский. Проблема происхождения жизни и мышления с точки зрения современной физики. УФН. 2000. 
Т. 170. № 2. С. 157.

16	 Б. Б. Кадомцев. Динамика и информация. УФН. 1994. Т. 164. Вып. 5. С. 449.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014150 <

Если рассматривать живое существо как естественную физическую систему, то, 
как мы видели выше, существование таких связей выглядит неестественным, и мы 
можем вслед за Гейзенбергом удивляться, «что живые организмы обнаруживают 
такую степень устойчивости, какую вообще сложные структуры, состоящие из мно-
гих различных молекул, без сомнения, не могут иметь только на основе физических 
и химических законов»17. Однако если взглянуть на живую систему с точки зрения 
современной техники, это покажется вполне естественным, поскольку она будет 
аналогом современного информационного автомата, который, как считается по 
умолчанию, работает на основе физических и химических законов. Другими сло-
вами, мы здесь сталкиваемся с концептуальными сложностями, которые требует 
разрешения.

Наиболее естественное и простое решение указанных проблем состоит в прида-
нии описанным выше обратным связям, действующим в живых организмах, ста-
туса законов природы, наряду с законами физики. Так же как у искусственного ин-
формационного автомата, обратные связи, определяющие его функционирование, 
не следуют из законов физики, так же и для живых существ должны существовать 
отличные от физических законы, управляющие их жизнедеятельностью и поведе-
нием. Принимая во внимание тот факт, что живые существа являются сложными 
иерархическими структурами, мы должны принять постулат о том, что на высо-
ких уровнях иерархии существуют собственные специфические законы, отличные 
от законов нижних уровней. Эти законы, однако, не отменяют действия законов 
нижнего уровня, а действуют совместно с ними, как бы ограничивая и оформляя 
их действие, что, собственно говоря, и является основанием для появления слож-
ных, иерархически оформленных форм18. Здесь мы можем обратиться к аналогии 
с машиной или автоматом. Автомат, конечно же, функционирует в соответствии с 
законами физики, однако кроме этих законов существуют еще и управляющие ал-
горитмы, которые для функционирования автомата также имеют статус законов. 
При этом управляющие алгоритмы не отменяют законов физики, но ограничивают 
их действие определенными рамками.

Таким образом, мы должны признать, что в случае живых организмов существует 
дополнительный по отношению к физическим законам информационный закон, 
который существует на тех же самых онтологических основаниях19. Этот информа-
ционный закон, как нам теперь хорошо известно, имеет генетическую природу и 
записан в молекуле ДНК, которая определяет и передает по наследству все призна-
ки живого существа, необходимые для его существования. Другими словами, для 
живого существа информация, записанная в ДНК, имеет статус такого же закона, 
как уравнение Шредингера для атома водорода, и вывести его ниоткуда нельзя, так 
же как и уравнение Шредингера, которое в физике является аксиомой. Именно эту 
интуицию и выразил В. Гейзенберг в работе20: «…для понимания процессов жизни, 
вероятно, будет необходимо выйти за рамки квантовой теории и построить новую 

17	 В. Гейзенберг. Физика и философия. М.: Наука, 1989. С. 132.

18	 Многоуровневые иерархические системы рассматриваются в рамках эмерджентной парадигмы, см., например: The 
Re-Emergence of Emergence. The Emergentist Hypothesis from Science to Religion; Edited by Philip Clayton and Paul Davies. 
Oxford University Press. 2006. P. 345; Downward Causation and the Neurobiology of Free Will. 2009. Springer-Verlag. Berlin 
Heidelberg. P. 291 (Nancey Murphy, George F. R. Ellis, and Timothy O’Connor (Eds.)); Philip Clayton, Mind and Emergence. 
From Quantum to Consciousness. Oxford University Press. 2004. P. 236.

19	 Обсуждение этого вопроса можно найти, например, в работе: George F. R. Ellis. Top-Down Causation and the Human 
Brain Brain в сборнике Downward Causation and the Neurobiology of Free Will. 2009. Springer-Verlag. Berlin Heidelberg. 
P. 291 (Nancey Murphy, George F. R. Ellis, and Timothy O’Connor (Eds.)). В работе, в частности, говорится: «Коротко: есть 
другие формы причинной обусловленности, помимо описываемых физикой и физической химией. Полное научное 
представление о мире должно признать этот факт, или иначе оно проигнорирует важные аспекты причинной обуслов-
ленности в реальном мире и, таким образом, даст причинно неполный взгляд на вещи (Эллис. 2005, 2006a, 2006b). Это 
в особенности имеет отношение к человеческом мозгу и таким образом является главной особенностью в отношении 
мозга к уму» (перевод авторов).

20	 В. Гейзенберг. Физика и философия. М.: Наука, 1989. С. 132.



 В. В. Березин, Н. А. Соловьев > Двухуровневая онтологическая модель живого существа > 151

замкнутую систему понятий, предельными случаями которой позднее могут ока-
заться и физика, и химия. История может оказаться существенной частью этой си-
стемы, и такие понятия, как ощущение, приспособление, склонность, также будут 
отнесены к ней. Если эта точка зрения правильна, то соединения теории Дарвина 
с физикой и химией будет недостаточно для объяснения органической жизни. Но 
всегда будет оставаться справедливым то, что живые организмы в широком плане 
могут рассматриваться как физико-химические системы – как машины, по форму-
лировке Декарта и Лапласа, и то, что, если их рассматривать как машины, они будут 
и вести себя как машины».

Говоря об аналогии живого существа с автоматом, мы должны отдавать себе от-
чет в существовании у них принципиальных отличий. Действительно, мы, напри-
мер, легко можем представить себе автомат, который работает на основе двигателя 
внутреннего сгорания рядом с резервуаром с топливом. При уменьшении уровня 
топлива в баке автомат может быть запрограммирован на его пополнение из ре-
зервуара. Между заправками автомат может выполнять какую-нибудь полезную 
работу за счет энергии сжигаемого топлива. Всё очень похоже на поведение жи-
вотных или человека. Однако принципиальная разница между автоматом и живым 
существом заключается в том, что автомат является механизмом, работающим по 
законам классической физики, а животное и человек являются организмами, рабо-
тающими по законам квантовой механики, что проявляется в наличии у них свобо-
ды воли или многовариантного мира потенциальных возможностей. Человек явля-
ется сложной квантовой системой, находящейся в неравновесном возбужденном 
состоянии, наподобие возбужденной молекулы. Распад возбужденного состояния 
человека и молекулы может происходить различными путями с различной вероят-
ностью. Именно наличие различных альтернатив распада возбужденного состоя-
ния и отличает процесс дезактивации неравновесного квантового объекта от де-
зактивации классического автомата, работающего на безальтернативной основе. 
Более того, согласно тринитарной метафизике, развитой в работах21, мы должны 
учитывать то, что человек как квантовый объект осуществляет выбор альтернатив 
не случайным образом, а осознанно под управлением созерцающе-управляющего 
Я, являющегося метафизическим центром его личности. Таким образом, возвраща-
ясь к аналогии с автоматом, мы можем утверждать, что уменьшая свою неравновес-
ность и осуществляя полезную работу, человек выбирает способ своего функциони-
рования из многовариантного мира потенциальных возможностей. Так, например, 
обратная связь, вызывающая у человека чувство голода, будет заставлять его искать 
в мире потенциальных возможностей альтернативы для пополнения запаса пита-
тельных веществ в организме.

Описанная выше иерархическая модель функционирования живых существ разви-
вается в рамках так называемой эмерджентной парадигмы22. Ее смысл заключается 
в том, что живые организмы, так же как и в нашей концепции, рассматриваются в 
виде иерархической структуры, в которой различные уровни иерархии воздейству-
ют друг на друга. Ключевыми вопросами эмерджентной парадигмы являются воз-
никновение новых свойств на высших уровнях иерархии и причинно-следственное 
воздействие верхних уровней на нижние. По поводу возникновения новых свойств 

21	 Н. А. Соловьев. Религиозно-философские и естественно-научные основания российского консерватизма // Совре-
менный российский консерватизм. М.: НП-Принт, 2011. С. 49–76; Н. А. Соловьев. Метафизика. 2013. № 1 (7). С. 172–
180; Н. А. Соловьев. Актуальные вопросы метафизики // Метапарадигма. СПб.: НП-Принт, 2013. С. 57–84.

22	 The Re-Emergence of Emergence. The Emergentist Hypothesis from Science to Religion; Edited by Philip Clayton and 
Paul Davies. Oxford University Press. 2006. P. 345; Downward Causation and the Neurobiology of Free Will. 2009. Springer-
Verlag. Berlin Heidelberg. P. 291 (Nancey Murphy, George F. R. Ellis, and Timothy O’Connor (Eds.)); Philip Clayton, Mind and 
Emergence.From Quantum to Consciousness, Oxford University Press. 2004. P. 236.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014152 <

на высших уровнях иерархии в работе23 говорится следующее: «Каждый более вы-
сокий уровень, созданный структурированной комбинацией элементов более низ-
кого уровня, имеет свойства, отличные от свойств более низких уровней. Сущности 
на каждом уровне демонстрируют поведение, характерное для этого уровня. Име-
ется огромное многообразие сущностей на каждом более высоком уровне иерархии 
(очень большое число возможных органических макромолекул, очень много видов 
животных и др.), но меньшее количество различных видов сущностей на нижних 
уровнях (атомы сделаны только из протонов, нейтронов и электронов). Таким обра-
зом, сложные объекты со сложным поведением созданы высоко структурированны-
ми комбинациями более простых объектов с более простым поведением. Каждый 
уровень лежит в основе того, что происходит на следующем более высоком уровне 
в плане физической причинности. Сложное поведение высшего уровня, которого 
нет на более низких уровнях, возникает из свойств нижних уровней как структур-
но, так и функционально (в каждый момент времени), а также в смысле эволюции 
и развития (с течением времени)». Из приведенной цитаты видно, что речь идет о 
том, что каждый вышележащий уровень иерархии тварного мира имеет свои спе
цифические законы бытия, которые не могут быть выведены из законов нижележа-
щих уровней. Это и означает, что обратные связи в живых существах, о которых мы 
говорили выше и которые определяют неравновесность в живых существах, объек-
тивны, но не выводятся из физико-химических законов природы. При этом, однако, 
законы высших уровней иерархии оказывают воздействие на функционирование 
нижних уровней. Другими словами, мы можем утверждать, что логосные формы 
высших уровней ограничивают множество комбинаций логосных форм нижеле-
жащих уровней, то есть высшие логосные формы оформляют комбинации низших 
форм. Это воздействие высших уровней на низшие в эмерджентной парадигме но-
сит название Top-Down Causation, или Downward Causation, что можно перевести 
как «причинность, направленная сверху вниз» (см., например, работы24).

Приведенные выше рассуждения позволяют рассматривать живое существо как 
некую сложную многоуровневую онтологическую структуру. Детальное описание 
такой структуры на сегодняшний день не представляется возможным. Однако мож-
но предложить достаточно простую двухуровневую онтологическую схему живого 
существа, в которой на нижнем уровне иерархии законов, определяющих его суще-
ствование, действуют физические законы, а на верхнем уровне – информационные 
законы функционирования обратных связей, поддерживающих неравновесность. 
Верхний уровень онтологической иерархии как бы оформляет и структурирует 
нижний уровень, заставляя его функционировать в соответствии с законами верх-
него уровня.

Точное описание и моделирование биологических систем даже в таком двухуровне-
вом приближении сталкивается с очевидными трудностями, связанными, с одной 
стороны, с колоссальной сложностью объектов описания, с другой стороны, с прин-
ципиальной неясностью способов расчета обратных связей, обеспечивающих не-
равновесность живых систем. Однако существует простой способ математического 

23	 George F. R. Ellis, On the Nature of Emergent Reality в сборнике The Re-Emergence of Emergence. The Emergentist Hy-
pothesis from Science to Religion; Edited by Philip Clayton and Paul Davies. Oxford University Press. 2006. P. 345 (перевод 
авторов). В оригинале: «Each higher level, created by structured combinations of lower-level elements, has different properties 
from the underlying lower levels. The entities at each level show behaviours characteristic of that level. One finds a vast variety 
of existences at each higher level in the hierarchy (very large numbers of possible organic macromolecules, very many species 
of animals, etc.) but fewer kinds of entities at the lower levels (atoms are made just of protons, neutrons, and electrons), so 
complex objects with complex behaviour are made by highly structured combinations of simpler objects with simpler behaviour. 
Each level underlies what happens at the next higher level in terms of physical causation. The existence of higher-level complex 
behaviour, which does not occur at the lower levels, then emerges from the lower-level properties both structurally and function-
ally (at each moment) and in evolutionary and developmental terms (over time)».

24	 Alicia Juarrero, Top-Down Causation and Autonomy in Complex Systems; George F. R. Ellis, Top-Down Causation and the 
Human Brain в сборнике Downward Causation and the Neurobiology of Free Will. 2009. Springer-Verlag. Berlin Heidelberg. 
P. 291 (Nancey Murphy, George F. R. Ellis, and Timothy O’Connor (Eds.)).



 В. В. Березин, Н. А. Соловьев > Двухуровневая онтологическая модель живого существа > 153

моделирования, позволяющий описать особенности функционирования живых не-
равновесных систем. Существо такого подхода состоит в феноменологическом опи-
сании обратных связей на основе наших собственных субъективных ощущений. 
Физический или, если угодно, метафизический смысл этого описания заключается 
в том, что объективно действующие в нас обратные связи, стремящиеся поддержи-
вать нас (или любое другое живое существо) в оптимальном для жизни неравно-
весном состоянии, воспринимаются нами как субъективные потребности или же-
лания. Так, например, потребность в еде обусловлена необходимостью пополнения 
запаса свободной энергии организма, потребность в отдыхе – необходимостью 
снижения уровня потребления запасенной энергии и понижения энтропии, нако-
пленной во время работы. Последовательное применение подхода, основанного на 
феноменологическом описании обратных связей, исходя из наших субъективных 
ощущений, позволяет вообще не рассматривать детали физических процессов, про-
исходящих в организме человека, а исходить из эмпирических данных, полученных 
на основе субъективного опыта.

Попробуем теперь применить развитую выше логику для моделирования конкрет-
ных особенностей поведения человека. Рассмотрим задачу, в которой человек ведет 
самый примитивный образ жизни: занимается собирательством, которое и обеспе-
чивает его потребность в еде. Будем считать, что при возникновении потребности 
в еде человек начинает собирать и есть плоды, которые произрастают в окрестно-
стях. Этот процесс приводит, с одной стороны, к утолению чувства голода, с другой 
стороны, к накоплению усталости. В какой-то момент усталость начинает прева-
лировать над голодом, и человеку требуется отдых. Для того чтобы формализовать 
чувства голода (или сытости) и усталости (или бодрости), будем считать, что они 
связаны с неким феноменологически вводимым психологическим потенциалом 
P(Т, Е), где Е – количество запасенных в организме питательных веществ, измеря-
емое в условных порциях (квантах) еды, а Т – физическая бодрость организма, свя-
занная с количеством часов отдыха абсолютно уставшего человека и измеряемая в 
часах. В первом приближении можно принять, что чувства голода и усталости не 
зависят друг от друга, и психический потенциал P(T, E) можно представить в виде 
суммы P(T, E) = Pt(T) + Pе(E). В такой формулировке психического потенциала ор-
ганизм будет стремиться к его максимизации, которая соответствует максимальной 
бодрости и оптимальному насыщению организма. Форму компонент психического 
потенциала Pt(T) и Pе(E) удобнее всего задавать в аналитическом виде из сообра-
жений здравого смысла и анализа собственного субъективного опыта ощущения 
усталости и голода. Графическое изображение зависимостей Pt(T) и Pе(E), исполь-
зованных в данном конкретном примере, представлено на рис. 1, 2.

Психпотенциал голод–сытость Pe(Е) зависит от величины элементарных порций 
(квантов) еды Е, которые человек потребляет во время еды, рис. 1. При этом мета-
физический смысл потенциала голод–сытость состоит в том, что человек стремится 
к максимизации этого потенциала. Ноль на оси абсцисс соответствует абсолютно 
голодному человеку, который повышает свой психпотенциал, поглощая пищу. При 
достижении насыщения человек уже не хочет есть, и потребление пищи приводит к 
снижению психпотенциала при больших величинах Е, то есть на графике Pe(Е) мы 
наблюдаем максимум при величине Е = 1 000 у. е. пищи. Психпотенциал усталость-
бодрость есть функция от времени отдыха или, другими словами, он показывает, 
как абсолютно уставший человек (точка Т = 0) увеличивает свой психпотенциал со 
временем отдыха, рис. 2. Для построения алгоритма, симулирующего поведение че-
ловека со временем, кроме психпотенциалов голод–сытость и усталость–бодрость 
необходимо ввести также производительность труда по сбору плодов Vс.п.

, которая 
в нашей постановке задачи будет равна скорости их поедания Vп.п.

, то есть скорости 
наполнения желудка Vн.ж., то есть: Vс.п. = Vп.п. = Vн.ж. = Vе. В расчетах принято, что 



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014154 <

P(E)

Pe(E)

Pz(E)

трудоголик

обычный человек

лентяй

E элементарных порций еды

T время отдыха часов

3 x 106

2 x 106

1 x 106

0

–1 x 106

1 000 2 000

5

3 000

10

4 000 5 000

15

6 000 7 000

Рис. 1. 

На графике представлены психические потенциалы сытости Pe(Е) и запаса пищи в 
хранилище Pz(Е). По оси абсцисс отложены элементарные порции (кванты) съеда-
емой (для графика Pe(Е)) и запасаемой в хранилище (для графика Pz(Е)) пищи, а по 
оси ординат интегральное удовлетворение (психический потенциал) от съеденного 
и запасенного соответственно. Нисходящие участки графиков объясняются огра-
ниченными объемами желудка и хранилища пищи.

Рис. 2. 

На графике изображена зависимость психического потенциала бодрости Pt от 
времени отдыха в часах. Психпотенциал Pt соответствует уровню удовлетво-
ренности от достигнутой бодрости. Более крутые графики соответствуют 
большей степени лени, когда даже сильно отдохнувший ленивый человек будет 
продолжать получать существенное удовольствие от отдыха. Тут и далее же-
лание (в данном случае – отдыхать) понимается как производная психического 
потенциала по аргументу.

Pt(T)

0

1,4 x 107

1,5 x 107

1,6 x 107

1,7 x 107

1,8 x 107



 В. В. Березин, Н. А. Соловьев > Двухуровневая онтологическая модель живого существа > 155

Vе  =  400 (порций еды/час). Скорость восстановления организма во время отды-
ха (скорость накопления бодрости), исходя из вышеизложенного, равна 1 (1 час/
час)25. Скорости потери бодрости и переваривания пищи, вообще говоря, должны 
быть функциями от достигнутых организмом уровней сытости и бодрости (то, чего 
много, расходуется менее экономно). В представленных расчетах принято, что они 
пропорциональны уровню сытости и бодрости.

Для того чтобы максимально приблизить постановку задачи к условиям существо-
вания человека в земных условиях, где существует естественный жизненный цикл 
день-ночь, был введен обязательный отдых без рабочей активности в интервале 
полночь – 7 часов утра.

При моделировании поведения человека считается, что он может либо работать, 
одновременно наполняя свой желудок собранной пищей, либо отдыхать. Выбор 
(смена) рода деятельности может осуществляться один раз в час. При выборе рода 
деятельности человек стремится к максимизации своего суммарного психпотенци-
ала P = Pe(Е) + Pt(Т). Для этого он выбирает тот вид деятельности (работу с напол-
нением желудка или отдых), который в следующий час приведет к наибольшему 
возрастанию психпотенциала. Это означает, что выбирается тот вид деятельности, 
для которого больше производная d(Pe(Е))/dE или d(Pt(Т))/dT. Таким образом, полу-
чается, что желание произвести то или иное действие есть производная от психпо-
тенциала. Если проводить аналогию с физикой, где сила есть производная от потен-
циала, то мы можем говорить о том, что желание тоже есть своего рода психическая 
сила, которая также является производной, но уже от психического потенциала.

На рис. 3, 4 представлены графики зависимостей уровня бодрости и сытости двух 
собирателей с производительностью труда 400 (верхняя кривая) и 250  условных 
единиц еды в час (нижняя кривая) соответственно. Скорость переваривания еды 
фиксирована и равна 22 % содержимого желудка в час. Скорости уставания и вос-
становления одинаковы. В начальном состоянии оба собирателя абсолютно голод-
ны и измождены.

Вычисления начинаются в момент времени 0 часов, когда оба персонажа начинают 
отдыхать. Отдых продолжается до 7 часов утра. Уровень бодрости обоих повыша-
ется, а уровень сытости остается равным 0. В 7 часов утра оба персонажа начина-
ют работать: собирать и поедать плоды. Уровень бодрости (запас отдыха в часах) 
обоих персонажей убывает из-за усталости, а уровень сытости (количество порций 
еды в желудке) повышается. Затем происходит смена деятельности из-за того, что 
у персонажей уменьшилось желание есть, но накопилась усталость и увеличилось 
желание отдохнуть. Видно, что персонаж с большей производительностью труда 
(верхняя кривая) насытился раньше и раньше начал отдыхать. Следующий отрезок 
времени, начиная с 10–12 часов и до 22–24 часов, оба персонажа работу перемежа-
ют с отдыхом. В 0 часов начинается обязательный ночной отдых, во время которого 
оба персонажа увеличивают свой запас бодрости и уменьшают запас еды в желудке. 
Запаса еды в желудке обоим хватает на всю ночь. Затем снова наступает трудовой 
день, и цикл повторяется с некоторым увеличением среднего запаса бодрости и еды 
в желудке. Через несколько циклов наступает насыщение кривой роста среднего за-
паса бодрости и еды в желудке.

Рассмотрение представленных графиков показывает, что данная феноменологи-
ческая модель может быть использована для описания автоматизмов в поведении 
человека. Это означает, что модельные представления о психпотенциалах, которые 
представляют наше субъективное восприятие обратных связей в организме, застав-

25	 Строго говоря, бодрость в нашей модели измеряется в эталонных часах отдыха некоего «эталонного человека», по-
этому скорость восстановления организма равна 1 эталонный час/час.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014156 <

ляющих его пребывать в неравновесном состоянии, в первом приближении соот-
ветствуют действительности.

Усложним теперь задачу и приблизим ее еще больше к реальной жизни. Будем те-
перь считать, что человек во время работы накапливает добываемую пищу в хра-
нилище, а поедает ее три раза в день в фиксированное время – 7, 15 и 23 часа. При 
этом процесс еды представляет собой последовательное перемещение минималь-
ных порций еды (1/400 от часового производства) из хранилища в желудок до тех 
пор, пока в результате такого перемещения растет интегральный психпотенциал: 
Pe(Е+D) + Pz(Z–D) > Pe(Е) + Pz(Z), где E и Z – количество еды в желудке и хранили-
ще соответственно, а D – минимальная порция еды, перемещаемая из хранилища 
в желудок.

Потребность в накоплении еды у моделируемых персонажей определяется по ана-
логии с предыдущим рассмотрением, также неким психпотенциалом накопления 

Рис. 3. 

Зависимость уровня бодрости двух персонажей с разной производительностью тру-
да от времени в часах. По оси ординат отложено накопленное (и не истраченное) на 
данный момент количество эталонных часов отдыха. Верхняя кривая – производи-
тельность труда 400 порций еды/час, нижняя – 250 порций еды/час.

15

14

13

12

11

10

9

8

7

6

5

4

3

2

1

0
1	2	3	4	5	6	7	8	9	11	13	16	19	22	25	27	30	33	36	39	41	44	47	50	53	56	58	61	64	67	70	72	75	78	81	84	86	89	92	95

T часов

T часов отдыха



 В. В. Березин, Н. А. Соловьев > Двухуровневая онтологическая модель живого существа > 157

Рис. 4. 

Зависимость уровня сытости (количество порций еды в желудке) двух персонажей 
от времени в часах: верхняя кривая – производительность труда 400 порций еды/
час, нижняя – 250 порций еды/час.

или запаса еды Pz(Е), представленным на рис. 1. Этот потенциал сдвинут относи-
тельно психпотенциала сытости вправо по оси ординат, что означает, что насы-
щение удовлетворения от накопления еды происходит при больших количествах 
пищи, чем насыщение от еды, что соответствует тому простому факту, что объем 
хранилища больше объема желудка. Важно также отметить, что психпотенциал 
удовлетворенности от накопления еды более пологий, чем психпотенциал сытости, 
что означает, что чувство голода при маленьких Е значительно острее, чем желание 
к накоплению. Все остальные параметры моделирования в данной задаче такие же, 
как и в предыдущем случае.

Результаты численного моделирования данной задачи можно увидеть на рис. 5–7. 
На рис. 5 представлена зависимость уровня наполнения желудка (в порциях еды) 
от времени. Видно, что наполнение желудка очень быстро возрастает в фиксиро-
ванное время 7, 15 и 23 часа. Процесс еды занимает 1 час, что равно шагу наших 

900

800

700

600

500

400

300

200

100

0

1	2	3	4	5	6	7	8	9	11	13	16	19	22	25	27	30	33	36	39	41	44	47	50	53	56	58	61	64	67	70	72	75	78	81	84	86	89	92	95

T часов

Наполнение желудка, элементарных порций еды



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014158 <

симуляций. Затем идет естественный спад уровня наполнения желудка. На рис. 6 
представлена зависимость уровня бодрости от времени. Эти графики качественно 
похожи на графики, представленные на рис. 3, 4 для персонажей-собирателей. Од-
нако график зависимости запаса еды в хранилище от времени, представленный на 
рис. 7, оказывается гораздо более сложным, чем всё то, что мы видели до сих пор. 
Коренное отличие этого графика от предыдущих связано с наличием на нем пло-
ских участков, которые обязаны периодам отдыха, когда еда не производится. В это 
же время не происходит и траты запаса еды в хранилище, в отличие от уменьшения 
запаса еды в желудке. Видно, что средняя динамика запаса еды в хранилище ведет 
себя достаточно разумно, демонстрируя насыщение через 5 суток.

Рис. 5. 

Зависимость уровня наполнения желудка (в порциях еды) от времени в часах при трех-
разовом питании для персонажей с разной производительностью труда. Верхняя кри-
вая – производительность труда 400 порций еды/час, нижняя – 250 порций еды/час.

1	2	3	4	5	6	7	8	9	11	 16	 27	 35	 39	 45	 47	 53	 59	 69	 71	 77	 81	 87	 95	 102	 111	 117	 126	 138	 147	 156	 162	 171	 180	 189

T часов

900

800

700

600

500

400

300

200

100

0

0

Наполнение желудка, элементарных порций еды

Рис. 6. 

Зависимость уровня бодрости от времени в часах при трехразовом питании для пер-
сонажей с разной производительностью труда. Верхняя кривая – производительность 
труда 400 порций еды/час, нижняя – 250 порций еды/час. По оси ординат отложено на-
копленное (и не истраченное) на данный момент количество эталонных часов отдыха.

1	2	3	4	5	6	7	8	9	11	 16	 27	 35	 39	 45	 47	 53	 59	 69	 71	 77	 81	 87	 95	 102	 111	 117	 126	 138	 147	 156	 162	 171	 180	 189

T часов

T часов отдыха20

15

10

5



 В. В. Березин, Н. А. Соловьев > Двухуровневая онтологическая модель живого существа > 159

Как видно из представленных результатов численного моделирования, двухуровне-
вая онтологическая модель человека позволяет описать важные особенности его 
функционирования. Это позволяет сделать вывод о том, что феноменологическое 
введение психических потенциалов на основании данных субъективного опыта 
может быть использовано для построения численных моделей поведения челове-
ка в том случае, когда автоматизмы играют определяющую роль в его поведении. 
С метафизической точки зрения это означает, что мы не принимаем во внимание 
тот факт, что смена деятельности человека, которая в представленной выше модели 
описывалась детерминистическим образом, в реальности производится осознанно 
созерцающе-управляющим Я человека. Соотношение между осознанностью и авто-
матизмом в выборе альтернатив не может быть описано никаким объективным ал-
горитмом, поскольку вопрос упирается в непредсказуемость субъективного выбора 
человека, то есть в невозможность предсказания свободного выбора твари.

Свобода, автоматизм, случайность

В изложенной в работах26 тринитарно-энергийной метафизике Всеединства основ-
ной упор делался на наличии у тварных сущностей, населяющих нашу Вселенную, 
свободы, которая и является главным атрибутом твари. Данная работа, однако, по-
зволяет сделать вывод, что важной особенностью живых существ является также 
физическая неравновесность, которая позволяет живому существу возвышаться 
над окружающей природой в энергетическом смысле, то есть дает ему избыток 
свободной энергии, за счет которой и осуществляется вся его жизнедеятельность, 
связанная с производством физической работы. Поддержание неравновесного со-
стояния живого организма осуществляется за счет обратных связей, которые хотя 
и работают на физических принципах, но не следуют из законов физики и химии, 
а являются специфическими законами жизни, записанными как в ДНК организма, 

26	 Н. А. Соловьев. Религиозно-философские и естественно-научные основания российского консерватизма // Совре-
менный российский консерватизм. М.: НП-Принт, 2011. С. 49–76; Н. А. Соловьев. Метафизика. 2013. № 1 (7). С. 172–
180; Н. А. Соловьев. Актуальные вопросы метафизики // Метапарадигма. СПб.: НП-Принт, 2013. С. 57–84.

Рис. 7. 

Зависимость запаса еды в хранилище от времени в часах при трехразовом питании 
для персонажей с разной производительностью труда. Верхняя кривая – производи-
тельность труда 400 порций еды/час, нижняя – 250 порций еды/час.

1	2	3	4	5	6	7	8	9	11	 16	 27	 35	 39	 45	 47	 53	 59	 69	 71	 77	 81	 87	 95	 102	 111	 117	 126	 138	 147	 156	 162	 171	 180	 189

T часов

Запас еды

0

2 000

 4 000

6 000

8 000

10 000

12 000



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014160 <

так и в памяти живого существа как результат его жизненного опыта. Действие 
этих обратных связей проявляется у человека в возникновении различного рода 
желаний и мотиваций, например, чувства голода или усталости. Как было показа-
но выше, работа обратных связей связана с возникновением некоего психического 
потенциала, который обусловливает желание есть, пить, отдыхать и т. п. Соответ-
ственно мир потенциальных возможностей человека будет определяться исходя из 
существования этих потенциалов. Реализация потенциальных возможностей, свя-
занных с действием конкретного потенциала, может осуществляться за счет сво-
бодного выбора нашего созерцающе-управляющего Я, а может происходить авто-
матически. При наличии автоматизмов мы, казалось бы, можем вообще отказаться 
от понятия свободы выбора и рассматривать живые существа только как автоматы. 
Доказать наличие или отсутствие свободы выбора у человека на этом уровне рас-
смотрения без обращения к метафизической картине Всеединства не представляет-
ся возможным. Более того, современные нейрофизиологические исследования не 
могут установить факт наличия или отсутствия свободы даже в сложных и тщатель-
ных экспериментальных исследованиях.

Остановимся более подробно на современных исследованиях свободы воли и авто-
матизмов у живых существ. Прежде всего отметим, что современная наука научи-
лась описывать различные автоматические функции живых организмов, включая 
человека, вплоть до ментальных, мыслительных процессов. В работах27 представ-
лен обзор результатов, связанных с моделированием ментальных процессов в мозгу 
человека. Несмотря на определенные успехи в этом направлении, в численных и 
модельных расчетах не удается полностью воспроизвести все особенности мыс-
лительных и когнитивных процессов. Это связано не в последнюю очередь с тем, 
что нейрокомпьютерные модели работают в основном с заданными обучающими 
множествами, которые являются своеобразным эталоном для сравнения поступа-
ющих в мозг образов28: «Нейрокомпьютеры специализированы, то есть в каждом 
из них обучающее множество одно и соответствует его назначению. Нейрокомпью-
тер не может сам расширить свое обучающее множество, даже если столкнется с 
“прострацией”». Если распознаваемый образ не содержится в наперед заданном об-
учающем множестве, то для расширения его требуется интуиция, моделирование 
которой на сегодняшний день не представляется возможным. «Это уже относится 
к интуитивному мышлению и воспринимается как акт творчества. Таким образом, 
искусственный нейропроцессор профессионала (профессора, доктора наук и т. д.) 
заменить может. Однако ученого – не может»29. Здесь мы сталкиваемся с проблемой 
неалгоритмизируемости сознания, подробно обсуждаемой в работах30. Кроме того, 
мы должны учитывать, что информационно-алгоритмический процесс соотносится 
в основном с работой левого доминантного полушария, ответственного за логиче-
ское мышление и оперирующего дискретными информационными множествами. 
Однако образное мышление, которое связано с интуицией, оперирует целостными 
образами, и тут необходимо учитывать иерархическую структуру информации и 

27	 М. И. Рабинович, М. К. Мюезинолу. Нелинейная динамика мозга: эмоции и интеллектуальная деятельность. УФН. 
Т. 180. № 4. 2010. С. 371–387; Д. С. Чернавский. Проблема происхождения жизни и мышления с точки зрения современ-
ной физики. УФН. 2000. Т. 170. № 2. С. 157.

28	 Д. С. Чернавский. Проблема происхождения жизни и мышления с точки зрения современной физики. УФН. 2000. 
Т. 170. № 2. С. 157.

29	 Д. С. Чернавский. Проблема происхождения жизни и мышления с точки зрения современной физики. УФН. 2000. 
Т. 170. № 2. С. 157.

30	 Р. Пенроуз. Путь к реальности, или Законы, управляющие Вселенной. Полный путеводитель. М.: Ижевск: Институт 
компьютерных исследований, НИЦ «Регулярная и хаотическая динамика, 2007. С. 912; Р. Пенроуз. Новый ум короля. О 
компьютерах, мышлении и законах физики. М.: Изд-во ЛКИ, 2008. С. 400.



 В. В. Березин, Н. А. Соловьев > Двухуровневая онтологическая модель живого существа > 161

квантовую нелокальность мозга31. Вопросы квантовой нелокальности и целостно-
сти подробно рассмотрены в работе32. В ней, в частности, говорится: «Предполо-
жение об особой целостности мыслительного акта в смысле его конечной неразло-
жимости на множества каких-либо изначально обособленных элементов (правил, 
операций, контекстов) является основой для понимания принципиальной невоз-
можности полной формализации мыслительной деятельности, невозможности вы-
разить ее существенные особенности (прежде всего те, которые связаны с образны-
ми и аффективными сторонами мыслительной деятельности, полисемантичностью 
естественного языка) в понятиях и представлениях теории информации и киберне-
тики, множественных в своей основе». По сути дела, получается, что оперирование 
целостными образами и смыслами связано с прямым видением логосных форм вы-
сокого уровня иерархии нашим созерцающе-управляющим Я.

Тот факт, что функционирование живых существ в значительной степени определя-
ется алгоритмическими, автоматическими процессами, протекающими зачастую 
без вмешательства созерцающе-управляющего Я, не позволяет однозначно экспе-
риментально доказать или опровергнуть наличие свободы выбора у человека. В на-
стоящее время существует довольно много противоречивых фактов, затрудняющих 
трактовку опытных данных, само получение которых является сложной задачей, 
при решении которой приходится учитывать случайные факторы, алгоритмич-
ность поведения живых существ и наличие у них свободы воли33. Пожалуй, наибо-
лее известные на сегодняшний день эксперименты по исследованию свободы воли 
связаны с исследованием последовательности возникновения так называемого 
«потенциала готовности» и субъективно переживаемого акта воли34. В этих экспе-
риментах Либет с коллегами показал, что потенциал готовности возникает раньше, 
чем субъективное решение о выполнении действия. Например, если у подопытного 
человека есть задание поднять руку в произвольный момент времени, то сначала 
возникает потенциал готовности, который по сути является началом действия, а 
лишь потом человек осознает субъективное желание и волевой импульс для подня-
тия руки. Эти опыты вызвали большие дискуссии в научной среде. Мнения ученых 
разделились. Одни считают, что эти факты свидетельствуют об отсутствии свободы 
воли, а именно, что субъективное решение о выполнении действия возникает по-
сле того как спонтанным или детерминистическим образом появился потенциал 
готовности, то есть субъективное чувство лишь подтверждает факт выполнения 
действия. Другие исследователи считают, что свободный выбор был осуществлен 
уже в тот момент, когда человек дал согласие на участие в эксперименте. Кроме 
того, более поздние эксперименты самого Либета показали, что человек может от-
менить действие, которое уже могло быть спровоцировано возникающим потен-
циалом готовности. Достаточно подробное обсуждение этих опытов можно найти 
в сборнике35. В качестве резюме этого обсуждения можно привести высказывание 
Ханса Кюнга, приведенное в статье The Controversy over Brain Research: «В этой свя-

31	 Р. Пенроуз. Путь к реальности, или Законы, управляющие Вселенной. Полный путеводитель. М.: Ижевск: Институт 
компьютерных исследований, НИЦ «Регулярная и хаотическая динамика, 2007. С. 912; Р. Пенроуз. Новый ум короля. О 
компьютерах, мышлении и законах физики. М.: Изд-во ЛКИ, 2008. С. 400.

32	 И. З. Цехмистро, В. И. Штанько и др. Концепция целостности. Харьков: Изд-во Харьковского гос. ун-та, 1987.

33	 По этому поводу в статье Christof Koch, Free Will, Physics, Biology, and the Brain, представленной в сборнике Downward 
Causation and the Neurobiology of Free Will. 2009. Springer-Verlag, Berlin Heidelberg. P. 291 (Nancey Murphy, George F.R. Ellis, 
and Timothy O’Connor (Eds.)), приводится следующее шутливое высказывание: «This well-known propensity is enshrined 
in the adage: “Under carefully controlled experimental circumstances, an animal will behave as it damned well pleases”», что 
в переводе на русский язык будет звучать следующим образом: «Эта известная особенность поведения выражается по-
словицей: “При экспериментальных обстоятельствах, которыми тщательно управляют, животное будет вести себя, как 
ему чертовски нравится”».

34	 Libet B., Gleason C. A., Wright E. W., Pearl D. K. Time of conscious intention to act in relation to onset of cerebral activity 
(readiness-potential): The unconscious initiation of a freely voluntary act. Brain 106, 623–642 (1983).

35	 Downward Causation and the Neurobiology of Free Will. 2009. Springer-Verlag. Berlin Heidelberg. P. 291 (Nancey Murphy, 
George F. R. Ellis, and Timothy O’Connor (Eds.)).



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014162 <

зи интересна смена позиции американского нейрофизиолога Бенджамина Либета. 
Уже в 1985 году он выполнил наиболее цитируемый физиологический поведенче-
ский эксперимент, который показал, что мозг создает нейронный “потенциал го-
товности” (например, для поднятия правого или левого пальца или руки – очень 
маленький элемент воли), который, как говорят, предшествует субъективно пере-
живаемому акту воли на 300–400 мсек (Либет, 1999, 2004)36. Но связан ли этот “по-
тенциал готовности” с волей? В 1999 году Либет объяснил, что сознание, отстающее 
во времени, имеет возможность остановить то, что мозгом воспринимается как 
действие. Таким образом, при всем подталкивании к действию “свободная воля”, 
в конечном счете, имеет способность к наложению вето. Вывод Либета сейчас со-
стоит в следующем: “существование свободной воли, в конечном счете, такая же 
хорошая, если не лучшая, научная альтернатива, как и отрицание ее детерминисти-
ческой теорией” (Либет, 1999. С. 55)»37. Различные мнения по поводу эксперимен-
тов Либета связаны не только со сложностью экспериментального доказательства 
существования или отсутствия свободы воли. Сложности интерпретации этих опы-
тов связаны в первую очередь с тем, что свободный выбор осуществляется созерца-
тельно-управляющим Я, которое имеет внефизическую природу и не может быть 
исследовано объективными методами, применяющимися для исследования нейро-
физиологических процессов в мозгу. То есть получается, что объективная информа-
ция может быть получена только о процессах в мозгу, а информация о принятии ре-
шения созерцательно-управляющим Я всегда будет только субъективной. Именно 
субъективность Я и его волевого акта не позволяет применить к их исследованию 
объективные методы в полной мере. Результаты экспериментального исследования 
активности мозга всегда могут быть интерпретированы в рамках концепции детер-
минизма, строгого или вероятностного, а субъективная, экзистенциальная очевид-
ность волевого акта может быть поставлена под сомнение и объяснена иллюзией 
или наличием различного рода мотиваций, которые и определяют поведение испы-
туемого. Надо понимать, что описанные сложности имеют не технический харак-
тер, связанный, например, с неточностью измерений, а с тем, что предмет иссле-
дования – Я и свобода выбора – являются основополагающими категориями всей 
науки и метафизики вообще, то есть категориями, которые не могут быть описаны 
в терминах более низкого иерархического уровня. Ситуацию можно сравнить с по-
пыткой экспериментального доказательства существования пространства. Всем 
очевидно, что пространство существует, мы имеем вполне определенный экзистен-
циальный опыт существования пространства и нас самих в пространстве, но экс-
периментально доказать существование пространства невозможно. Ситуация с ис-
следованием феномена свободы осложняется еще и тем, что человек, его мозг, ин-
формация, записанная в мозгу, вся Вселенная и мир потенциальных возможностей 
человека и Вселенной вообще имеют иерархическую структуру. Любой актуальный 
выбор производится человеком на определенном уровне иерархии. Например, че-
ловек может нейтрально отнестись к неизвестному явлению на уровне инстинктов 
или эмоций, однако если он имеет на интеллектуальном уровне информацию об 
опаcности данного явления, то он может принять решение о бегстве. То есть в дан-
ном случае осознанное решение принимается на более высоком уровне иерархии, 
чем тот уровень, на котором происходит его исполнение. В этом же примере реше-

36	 Libet B. Do we have a free will? Journal of Consciousness 6, 47–57 (1999); Libet B. Mind time: The temporal factor in 
consciousness. Harvard University Press. Cambridge (2004).

37	 Перевод авторов. В оригинале цитата выглядит следующим образом: «The change of position of the American brain 
physiologist Benjamin Libet is interesting in this connection. As early as 1985 he was the first to carry out the much-cited 
behavioral physiological experiments which showed that the brain builds up a neuronal “readiness potential” (for example on 
raising the right or left finger or arm – a very small unit of the will), which is said to precede the subjectively experienced will 
to act by 350 to 400 milliseconds (cf. Libet, 1999, 2004). But does this “readiness potential” bind the will? In 1999 Libet then 
explained that the consciousness that lags behind in time is in a position to stop what the brain suggests as an action. So in all 
the pressure to act, “free will” at least has the power of veto. Libet’s conclusion is now that “the existence of a free will is at least 
as good a scientific option as denying it by the deterministic theory, if not a better one” (Libet, 1999. P. 55)».



 В. В. Березин, Н. А. Соловьев > Двухуровневая онтологическая модель живого существа > 163

ние о бегстве может быть отменено на более высоком духовном (нравственном) 
уровне, если окажется, что нравственный долг требует встретить опасность лицом 
к лицу. В принципе, мы должны понимать, что каждый более высокий уровень ло-
госно-смысловой иерархии ограничивает свободу системы всё больше и больше. 
Человек на самом высоком уровне иерархии – духовном – становится рабом Бога и 
ближнего, но рабом свободным и сознательным. Он понимает, что необходимость 
служения Богу и ближнему является таким же непреложным законом мироздания, 
как и закон всемирного тяготения. Будучи свободным рабом, человек может вы-
брать для этого служения самые разнообразные способы, наиболее подходящие ему 
по его внутреннему устройству.

Важным аспектом ментальной активности помимо детерминизма и свободы вы-
бора является также спонтанность38. Эксперименты, проводимые с животными, 
показывают, что спонтанность оказывается важной особенностью их поведения и 
является, например, наиболее эффективной стратегией поиска пищи и партнера в 
сложно устроенной окружающей среде. Спонтанность оказывает большое влияние 
также и на поведение человека. Она проявляется, например, в случайном блужда-
нии глаз при рассматривании предметов, а также в случайном возникновении мыс-
лей и образов в сознании человека. Спонтанность возникновения мыслей у чело-
века решает одну очень важную задачу, она обеспечивает сканирование логосного 
пространства психики человека в ее спокойном состоянии. Необходимость такого 
сканирования связана с тем, что внимание человека может удерживаться только 
на одной единственной мысли или ощущении. В процессе логических размышле-
ний, когда мысли следуют одна за другой (когда следующая вытекает из преды-
дущей), процесс спонтанной генерации мыслей выключается. Однако для выбора 
новой последовательности мыслей в спокойном состоянии человек осуществляет 
спонтанный поиск предмета своих размышлений, перебирая образы в мозгу. В слу-
чае согласия с началом новой мыслительной последовательности наше Я запуска-
ет логический мыслительный процесс, а в случае отказа внимание переключается 
на следующий образ. Если в повседневной мирской жизни стратегия спонтанности 
имеет свои преимущества и необходима в различных жизненных ситуациях, то в 
духовной жизни, наоборот, спонтанные мысли являются помехой. Они приводят к 
распылению внимания и мешают, например, концентрироваться на словах молит-
вы в православной духовной традиции. Так же и в восточной духовной традиции 
случайные мысли мешают человеку достигнуть состояния «безмолвия разума», в 
котором в сознании человека нет потока случайных мыслей39 и которое является 
важной ступенью в духовном развитии.

Спонтанность проявляется в живых организмах как в поведении, так и на уровне 
электрической активности мозга. Объяснение спонтанности затруднено тем, что 
экспериментатор зачастую не может отличить случайные действия живого су-
щества от действий, связанных со свободным выбором. Кроме того, до конца не 
ясно, являются ли эти спонтанные проявления активности следствием квантовых 
флуктуаций или других неизвестных явлений. Однако если описывать эти явления 
согласно логике, представленной в работе40, их можно представить в виде усилен-
ных и выведенных на макроскопический уровень квантовых флуктуаций, которые 
управляются слабыми информационными сигналами в точках бифуркации. Эта 
логика позволяет интерпретировать эксперименты Либета исходя из представле-

38	  Christof Koch, Free Will, Physics, Biology, and the Brain в сборнике Downward Causation and the Neurobiology of Free 
Will. 2009. Springer-Verlag. Berlin Heidelberg. P. 291 (Nancey Murphy, George F. R. Ellis, and Timothy O’Connor (Eds.)).

39	 «Пусть ищущий попытается не думать хотя бы в течение нескольких минут – он быстро увидит, с чем он имеет 
дело! Он поймет, что живет в невидимом хаосе, в изматывающем непрестанном вихре, заполненном исключительно 
его мыслями, его ощущениями, побуждениями и реакциями…» Сатпрем. Шри Ауробиндо, или Путешествие сознания. 
Л.: Изд-во Ленинградского университета, 1989. С. 335.

40	 Б. Б. Кадомцев. Динамика и информация. УФН. 1994. Т. 164. Вып. 5. С. 449.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014164 <

ний о том, что после принятия решения об участии в эксперименте по случайному 
поднятию руки испытуемый по своей воле как бы запускает генератор случайных 
импульсов. Этот генератор усиливает квантовые флуктуации, возникающие в моз-
гу, а испытуемый при этом осознает эти импульсы как субъективное желание под-
нять руку и может при желании отменить начатое действие, разрушив, например, 
когерентность работы нейронов мозга. Эти выводы, в принципе, может достаточно 
легко проверить любой человек, имеющий хотя бы небольшой опыт интроспектив-
ного наблюдения за собой. Для этого достаточно дать себе задание поднять руку 
в неопределенный момент времени, одновременно наблюдая за своими волевыми 
импульсами. Оказывается, что эти наблюдения демонстрируют, что после приня-
тия решения о произвольном поднятии руки человек время от времени ощущает 
желание поднять руку. Это желание можно реализовать, а можно подавить, сказав 
себе: «Сейчас руку не буду поднимать… и сейчас не буду…, а вот сейчас подниму!».

Все вышесказанное означает, что причиной действий, осуществляемых челове-
ком и, наверное, любым другим живым существом, является сложная комбинация 
детерминизма, свободного выбора и спонтанности, что, в конечном счете, не по-
зволяет рассматривать живое существо как строго детерминистический автомат. 
По этому поводу в работе41 говорится следующее: «Нервная система индетермини-
стична. Укоренен ли этот индетерминизм в квантовой механике или нет – остается 
открытым вопросом. Ваши действия не являются и никогда не будут предсказуе-
мыми. Хотя Вселенная и всё в ней подчиняется естественным законам, состояние 
будущего мира является случайным таким образом, что в общем случае не может 
быть вычислено исходя из текущего состояния». При этом нужно понимать, что 
спонтанные процессы в психике живых существ могут быть учтены в построении 
модели детерминированного живого организма. Принципиально введение случай-
ности должно привести к рассмотрению ветвящейся траектории поведения, раз-
личные ветви которой могут реализовываться с различной вероятностью. Такая 
модель будет описывать случайный или вероятностный детерминизм. Однако мы 
никогда не сумеем ответить на вопрос: сможет ли такая модель описать свободный 
выбор? – поскольку, как мы хорошо знаем, мы можем совершать такие поступки, 
которые мы сами подчас не можем предугадать. С психологической точки зрения, 
проблема свободного выбора связана с проблемой осознанного выбора, то есть та-
кого выбора, который осуществляет наше созерцающе-управляющее Я, а не детер-
минированный автомат и не генератор случайных процессов, о котором мы гово-
рили выше. Эти вопросы довольно хорошо исследованы в восточной духовной тра-
диции. В книге42 по этому поводу приводится следующее высказывание индийского 
мыслителя и мистика Шри Ауробиндо: «Все ментально развитые люди, достигшие 
уровня выше среднего, должны так или иначе или хотя бы время от времени или же 
для определенных целей разделять ум на две части – на активную часть, которая 
является фабрикой мыслей, и на спокойную, господствующую часть, которая есть 
одновременно Свидетель и Воля и которая наблюдает мысли, рассматривает их, от-
вергает, исключает, принимает, вносит поправки и изменения – Хозяин в Доме Раз-
ума, способный к самоуправлению, самраджа».

Таким образом, при осознанном выборе вариантов направление движения в точках 
ветвления фазовых траекторий системы под названием живое существо, и в первую 
очередь – человек, производит созерцающе-управляющее Я, являющееся для физи-

41	 Christof Koch, Free Will, Physics, Biology, and the Brain в сборнике Downward Causation and the Neurobiology of Free 
Will. 2009. Springer-Verlag. Berlin Heidelberg. P. 291 (Nancey Murphy, George F. R. Ellis, and Timothy O’Connor (Eds.)). В 
оригинале цитата выглядит следующим образом: «Nervous systems are indeterministic. Whether or not this indeterminism 
is grounded in quantum mechanics remains an open question. Your actions are not, and never will be, predictable. Even though 
the universe and everything within it obeys natural laws, the state of the future world is contingent in a way that, in general, 
cannot be computed from its current state».

42	 Сатпрем. Шри Ауробиндо, или Путешествие сознания. Л.: Изд-во Ленинградского университета. 1989, С. 335.



 В. В. Березин, Н. А. Соловьев > Двухуровневая онтологическая модель живого существа > 165

ческой системы сверхприродным феноменом. Однако мы должны также ясно пони-
мать, что среднестатистический человек, находящийся в обычных условиях, осоз-
нанные решения принимает довольно редко, то есть его Я в обычном состоянии по 
сути является выключенным из жизненного процесса. Именно поэтому процессы 
жизнедеятельности живых существ и могут достаточно успешно моделироваться 
при помощи различных алгоритмов, либо полностью детерминистических, либо 
отчасти вероятностных. Однако мы также ясно должны понимать, что без наличия 
автоматизмов и обратных связей, обеспечивающих эти автоматизмы, человек и 
любое другое живое существо не смогло бы существовать в принципе, поскольку 
живые существа, особенно сложные, не могут свободно контролировать весь объ-
ем оперативной информации, связанной с жизнедеятельностью организма. В ос-
новном живое существо контролирует процессы и осуществляет свободный выбор 
лишь на верхних уровнях смысловой или логосно-энергийной иерархии, оставляя 
нижние уровни иерархии под управлением автоматических, саморегулируемых ме-
ханизмов. Лишь в особенных случаях наше Я вмешивается в деятельность низших 
уровней иерархии, например, это происходит в процессе тренировки и обучения 
спортсмена, когда Я непосредственно управляет физическим и инстинктивным 
уровнем психической иерархии.

В заключение подчеркнем, что развитые нами представления не могут, конечно же, 
в деталях описать всё разнообразие современных экспериментальных данных, по-
лученных в нейрофизиологических и других исследованиях, однако основные вы-
воды нашей модели не вступают с ними в противоречие.



>  метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014

> альманах
	 богословие	
	 философия
	 естествознание

Молекулярно-генетические 
свидетельства творения 
органического мира

К. В. КОНСТАНТИНОВ

В начале было Слово, и Слово 
Было у Бога, и Слово было Бог. 

(Ин. 1.1)

Одним из традиционных подходов научного креационизма яв-
ляется демонстрация невероятной сложности биологических 
объектов, невероятной в том смысле, что вероятность само-
произвольного возникновения столь сложной организации, 
которую являет собой органический мир, весьма мала. Собы-
тия с такой низкой вероятностью считаются невозможными. 
Однако вероятность обладает тем свойством, что оставляет 
возможность верить в даже самые невероятные события и в 
психологическом плане является не самым убедительным ар-
гументом. Мы же хотим строить доказательную базу Акта Тво-
рения живых существ, опираясь на такие свойства организмов, 
которые не имеют своих оснований в неорганической материи 
и которые могут быть восприняты, преимущественно и про-
сто, как результат деятельности Разума.

1. Лингвистические свойства генома. 
Генетический язык

Одним из самых ярких свидетельств творения органического 
мира, на наш взгляд, являются лингвистические свойства гено-
ма всех ныне живущих существ1. Весьма важно, что эти свой-

1	 На сегодняшний день существует богатая литература, анализирующая лингвисти-
ческие свойства генома. Среди работ особо стоит выделить исследования: Bolshoy  A., 
Volkovich Z., Kirzhner V., Barzily Z. Genome Clustering; From Linguistic Models to Classification 
of Genetic Texts. Springer. 2010; Kirzhner  V., Bolshoy  A., Volkovich  Z., Korol  A., Nevo  E. 
Largescale genome clustering across life based on a linguistic approach. Biosystems 81(3). 2005. 
P. 208–222; Searls D. B. Linguistic approaches to biological sequences. J. Comput. Appl. Biosci. 
13(4). 1997. P. 333–344; Searls D. B. The language of genes. Nature 420. 2002. P. 211–217; 
Sungchul Ji. The Linguistics of DNA: Words, Sentences, Grammar, Phonetics, and Semantics. 
Ann N Y Acad Sci. May 18; 870:411-7. 1999; Sungchul Ji. The Linguistics of DNA: Words, 
Sentences, Grammar, Phonetics, and Semantics. Ann N Y Acad Sci. May 18; 870:411-7. 1999.  
В конце нашего исследования приведен общий список работ, рассматривающих лингви-
стические свойства генома.



 К. В. Константинов > Молекулярно-генетические свидетельства творения органического мира > 167

ства являются фундаментальными качествами организмов. Биологи обнаружили 
генетический язык, и сегодня значительная доля молекулярно-биологических про-
блем связана с пониманием информационно-лингвистических процессов в клетках.

«Биология, в нашем представлении, также занимается в значительной степени про-
блемами языка. Вопросы биохимического кода, или, более широко, вопросы меж-
молекулярных взаимодействий в живой клетке, вопросы генетики, проблема эво-
люции и совсем старые задачи классификации и систематизации, представление 
о биосфере как о большом организме и связанная с этим проблема большой эколо-
гии – всё это может быть сформулировано в терминах науки о языке»2.

Вот высказывание одного из представителей современного направления естество
знания – биосемиотики – А. Е. Седова: «Фундаментальная особенность всех живых 
систем – это именно знаковые процессы, и этим они принципиально сходны с язы-
ками, произведениями культуры, техническими устройствами…»3. Таким образом, 
лингвистические свойства биологических объектов достойны самого пристально-
го внимания и обсуждения, особенно когда нас интересует природа органической 
жизни.

Почему «самым трудным в проблеме кода было понять, что код существует»?4 Пото-
му что поначалу ожидалось, что внутриклеточные реакции не выходят за рамки фи-
зико-химических превращений. Это отчасти так и есть, но значимыми для клетки 
являются не сами по себе взаимодействия веществ, а те смыслы, носителями кото-
рых являются эти взаимодействия. То есть в клетке имеют место информационные 
процессы, «не-разумную» природу которых трудно себе представить, «поскольку 
едва ли законы переработки информации и соответствующие устройства можно 
описать в рамках физических и химических теорий»5.

Нильс Бор оказался прав, утверждая, что «некоторые биологические явления, воз-
можно, нельзя будет объяснить полностью, исходя лишь из традиционных физи-
ческих понятий»6. Макс Дельбрюк, ученик Н. Бора, полагал, что «именно генетика 
является той областью биологии, в которой объяснения с позиций физики и химии 
могут оказаться недостаточными»7. Некоторое время считалось, что всё дело в не-
известных законах физики и химии. Эрвин Шредингер, выдающийся австрийский 
физик-теоретик, один из создателей квантовой механики, в своей книге «Что такое 
жизнь с точки зрения физика?» (1944), основываясь на известных к тому времени 
данных генетики, предполагал что «деятельность живой материи хотя и основана 
на законах физики, установленных к настоящему времени, но, по-видимому, под-
чиняется до сих пор неизвестным другим законам физики, которые, однако, как 
только они будут открыты, должны составить такую же неотъемлемую часть этой 
науки, как и первые»8. Так что многие естествоиспытатели, вдохновленные идея-
ми Н. Бора, М. Дельбрюка, Э. Шредингера, ожидали найти в биологии новые физи-
ческие закономерности. Но никаких «других законов» обнаружено не было. Были 
открыты информационные свойства молекулярно-генетических явлений, реали-
зующиеся в известных физико-химических превращениях. И Нильс Бор, выдвигая 

2	 Налимов В. В. Вероятностная модель языка. М., 1979. С. 6.

3	 Седов А. Е. Биосемиотика. www.regnet.ru/channels/ntv/gordon/200312141639-2903.htm

4	 Ичас М. Биологический код. М., 1971. С. 23.

5	 Чураев Р. Н. Контуры неканонической теории наследственности: от генов к эпигенам // Журнал общей биологии. 
2005. Т. 66. № 2. С. 119.

6	 Цит. по: Стент, Кэлиндар. С. 31.

7	 Цит. по: Стент, Кэлиндар. С. 31.

8	 Цит. по: Ратнер В. А. Указ соч. С. 133.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014168 <

принцип дополнительности и распространяя его на биологию9, оказался прав в том 
смысле, что для объяснения природы обнаруженных явлений в клеточном геноме 
необходимо еще нечто дополнительное.

Идея генетического кода была высказана Э. Шредингером: «Хромосомы… содержат 
в виде своего рода шифровального кода весь “план” будущего индивидуума и его 
функционирования в зрелом состоянии. Каждый полный набор хромосом содержит 
весь шифр…»10. Другими словами, Э. Шредингером была высказана мысль о том, 
что «биологическая сущность гена и хромосомы в том, что они представляют со-
бой молекулярные «записи» сложной структуры признаков, онтогенеза, организма 
в целом»11. Сложность в высказывании и восприятии этой идеи была, по всей види-
мости, в том, что она предполагает антропность, ибо такие явления как код, шифр, 
текст – очевидно – антропогенные, и если об антропогенности в происхождении 
геномов речи быть не может, что так же очевидно, то тогда участие какого-либо 
разума всё же необходимо. Но какого разума?.. Это и есть то дополнение, без кото-
рого возникновение генетических текстов невозможно. Ибо сами по себе физико-
химические процессы не несут никакой дополнительной смысловой нагрузки кро-
ме факта своего осуществления, согласно физико-химическим законам. Но будучи 
организованными в определенную последовательность и/или сочетание событий, 
эти процессы способны быть носителями той информации, которая им предается и 
которая их собственно организует, согласно устанавливаемым правилам.

Почему мы говорим о коде, каковы основания для такого определения? Потому что 
четверичная последовательность нуклеотидов в ДНК переводится в двадцатирич-
ную последовательность аминокислот в белке. Значит, каждой аминокислоте соот-
ветствует определенная комбинация нуклеотидов (рис. 1). Эта комбинация являет-
ся знаком аминокислоты или, другими словами, ее кодом.

9	 Чиженкова Р. А. www.PHILOSOPHY.ru/iphras/library/karpinsk/biophil.html

10	 Цит. по: Ратнер В. А. Указ. соч. С. 132.

11	 Там же. С. 132.

U C A G

U

UUU
Phe

UCU

Ser

UAU
Tyr

UGU
Cys

U
UUC UCC UAC UGC C
UUA

Leu
UCA UAA

STOP
UGA STOP A

UUG UCG UAG UGG Trp G

C

CUU

Leu

CCU

Pro

CAU
His

CGU

Arg

U
CUC CCC CAC CGC C
CUA CCA CAA

Gln
CGA A

CUG CCG CAG CGG G

A

AUU

IIu

ACU

Thr

AAU
Asn

AGU
Ser

U
AUC ACC AAC AGC C
AUA ACA AAA

Lys
AGA

Arg
A

AUG Met ACG AAG AGG G

G

GUU

Val

GCU

Ala

GAU
Asp

GGU

Glu

U
GUC GCC GAC GGC C
CUA GCA GAA

Glu
GGA A

GUG GCG GAG GGG G

Рис. 1. 

Таблица генетического кода.



 К. В. Константинов > Молекулярно-генетические свидетельства творения органического мира > 169

Занимательная история расшифровки генетического кода, установления правила 
соответствия нуклеотидов аминокислотам приведена в книге одного из участни-
ков тех событий М. Ичаса12. Интересно, что лишь немногие из исследователей про-
блемы генетического кода были биохимиками, что объясняется направленностью 
поисков на выяснение формального правила соответствия нуклеотидов аминокис-
лотам, а не на анализ химических реакций. Оказалось, что, по выражению В. А. Рат-
нера, «информационно-лингвистический подход полностью адекватен проблеме»13.

Очень важно понять, что аминокислота, которая включается в тот или иной белок, 
получается не в результате химической реакции трех нуклеотидов, но комбинация 
(то есть сочетание, а не химическое превращение) из трех нуклеотидов определя-
ет аминокислоту. Физически эта связь осуществляется молекулой транспортной 
РНК (т-РНК) и множеством специальных ферментов, которые присоединяют опре-
деленную аминокислоту только к «своей» т-РНК, антикодон которой комплемен-
тарен определенной кодовой последовательности (кодону) информационной или 
матричной РНК (м-РНК). Таким образом, кодон со «своей» аминокислотой непо-
средственно (физико-химически) не взаимодействует, но только через т-РНК. На-
помним, что эти операции происходят на рибосомах, и в результате этих операций 
кодовая последовательность нуклеотидов переводится в последовательность ами-
нокислот – первичную структуру белка (рис. 2, 3).

12	 Ичас М. Указ. соч.

13	 Ратнер В. А. Указ соч. С. 163.

Рис. 3. 

Схема процесса трансляции  
(синтеза белка). По Альбертс Б. с соавт. 
Молекулярная биология клетки.  
Указ соч. (подобные схемы можно найти 
практически в любом учебнике  
по молекулярной биологии).

Рис. 2. 

Вторичная структура молекулы т-РНК, 
так называемый «клеверный лист». 
По Альбертс Б. с соавт. Молекулярная 
биология клетки. Указ соч.

аминокислота

аминокислота рибосома

антикодон

антикодон

т-РНК

м-РНК

акцепторный 
участок – место 
присоединения 
аминокислоты

вариабельный 
участок из трех 
нуклеотидов –  
место соединения  
с м-РНК

A
C
C
A
C

C
G

U
U
A

C
G

G
G
A

A
AG

U
U
U

AC
C A C

C

C

U

U

CT

GG
G

C

A

U

C
C
A
G
A

AC
U

AG

CGAG

C U

P

G
G

A

A
G

G
A G

G GU U



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014170 <

Почему определенная аминокислота соответствует определенной последова-
тельности нуклеотидов в кодоне? Как утвердилось это правило соответствия? 
Рационального объяснения этому феномену в традициях современного есте-
ствознания, кроме как «это спонтанное соответствие», не существует. Вот выска-
зывание одного из авторитетных апологетов самоорганизации материи и эво-
люции биологических макромолекул, лауреата Нобелевской премии М. Эйгена: 
«…вполне возможно, что тот конкретный код, который мы находим теперь, воз-
ник из случайной флуктуации; следовательно, нет необходимости предполагать 
существование очень специфичного (прямого или непрямого) взаимодействия 
между кодоном и аминокислотой. Если это верно, то любая независимо эво-
люционирующая система (“где-то” во Вселенной или “когда-нибудь” в лабо-
ратории) могла бы использовать другой код… теперешний код мог быть и не 
единственным»14. Другими словами, науке не известны какие-либо специфич-
ные взаимодействия между кодоном и аминокислотой, которые могли бы детер-
минировать имеющееся соответствие.

За последнее время появились интересные данные, подтверждающие физико-
химическую независимость кодонов и аминокислот. Из таблицы генетического 
кода (рис. 1) мы видим, что из 64 кодонов три являются стоп-кодонами. Меха-
низм работы стоп-кодонов (то есть остановки синтеза белка) очень прост: для 
трех кодонов не существует комплементарной т-РНК, и как только рибосома 
доходит до того места м-РНК, к которому не присоединяется комплементарная 
т-РНК, – синтез полипептидной цепи автоматически прекращается. Был проде-
лан эксперимент, в котором искусственно синтезировалась т-РНК с антикодо-
ном, комплементарным одному из стоп-кодонов (UAG), и несущая искусствен-
ную аминокислоту. «Химик Питер Шульц (Peter Schultz) с коллегами из кали-
форнийского The Scripps Research Institute, используя рекомбинантную (ген-
но-инженерную) технологию, изменил белок, известный как аминоацил т-РНК 
синтаза (aaRS). Его функция – прикреплять аминокислоту к соответствующей 
т-РНК. Ученые также генетически модифицировали саму т-РНК с тем, чтобы она 
распознавала незнакомую ей двадцать первую аминокислоту. Эта аминокислота 
в итоге всех генетических манипуляций связывалась посредством aaRS с т-РНК, 
а затем транспортировалась к рибосоме, где и вставлялась в растущую белковую 
молекулу. Причем почти со стопроцентным успехом»15.

В других экспериментах исследователи не меняли функцию стоп-кодона, а про-
изводили подмену природных аминокислот на искусственную. «Другая исследо-
вательская группа (в нее вошли несколько биологов и химиков из разных стран, 
а руководил проектом Пол Шиммель (Paul Schimmel) из того же The Scripps 
Research Institute) действовала иначе. Примерно половина всех aaRS несут осо-
бую контролирующую функцию: они следят за тем, чтобы только строго опре-
деленные аминокислоты прикреплялись к “своим” т-РНК. Ученые искусственно 
вызвали мутацию в aaRS, в результате чего он оказался неспособен замечать 
ошибки, стал пропускать двадцать первую аминокислоту и связывать ее с т-РНК. 
Тем самым был достигнут эффект, о котором уже говорилось: рибосома нача-
ла синтезировать неестественный белок»16. Целью данных экспериментов было 
заставить клетку синтезировать не известный ранее белок. Эксперименты уда-
лись, цель достигнута. Однако для нас здесь важно то, что они явно показыва-
ют, как смысловое содержание кодонов может быть изменено, в одном случае за 
счет синтеза новой т-РНК, а в другом – за счет прямой подмены аминокислоты, 

14	 Эйген М. Самоорганизация материи и эволюция биологических макромолекул. М., 1973. С. 170.

15	 Искусственная жизнь in vivo/ cnt.online.ru/mpl/face?id=5339&template_file=print (14.07.04)

16	 Искусственная жизнь in vivo. Указ. соч.



 К. В. Константинов > Молекулярно-генетические свидетельства творения органического мира > 171

«загружаемой» в традиционные т-РНК. Таким образом, эти эксперименты свиде-
тельствуют о физико-химической независимости связи кодон – аминокислота и 
так же, как в известных языках, демонстрируют возможность изменения смыс-
лового содержания знака.

В этой ситуации естественной мыслью для эволюциониста является признание 
спонтанного характера генезиса соответствия кодон – аминокислота. Но мы 
знаем, что структура кода высокоупорядочена. И упорядоченность эта не про-
истекает из физико-химических свойств аминокислот и нуклеотидов. С другой 
стороны, если бы данное соответствие носило случайный характер, то мы бы 
наблюдали равномерное распределение связи кодон – аминокислота. Но этого 
нет – связь весьма специфична. Некоторые аминокислоты имеют по шесть си-
нонимичных кодонов, а некоторые только по одному. И количество синонимич-
ных кодонов коррелирует с частотой включения аминокислоты в белок. А како-
ва структура синонимичных кодонов? Случайное ли соответствие кодонов-си-
нонимов «своей» аминокислоте мы наблюдаем? Нет. Вот, например, синонимы 
лейцина – CUU, CUC, CUA, CUG, UUA, UUG; или аргинина – CGU, CGC, CGA, CGG, 
AGA, AGG; или глицина – GGU, GGC, GGA, GGG и т.  д. Нетрудно заметить, что 
самая вариабельная часть кодона – нуклеотид в третьем положении, менее ва-
риабельная часть кодона – нуклеотид в первом положении, а постоянная часть 
кодона – нуклеотид во втором положении. Это свойство генетического кода, на-
званное регулярностью, позволило некоторым исследователям сравнить струк-
туру кодона со структурой слова: первый нуклеотид – приставка, второй нукле-
отид – корень, третий нуклеотид – окончание. «Анализ таблицы генетического 
кода как целого позволяет выявить удивительные свойства его регулярности и 
симметрии. Обозначим позиции нуклеотидов в кодонах через x-y-z, где x – при-
ставка, y – корень, z – окончание, а xy – основа кодона. Эти термины, предло-
женные Ю.  Б.  Румером, отражают сходные понятия лингвистики. Корни слов 
определяют их смысл. Все мутации, затрагивающие корень (у) кодона, также 
изменяют кодовую серию, то есть нарушают смысл кодона. Приставки слов тоже 
участвуют в определении смысла, хотя и не так жестко, а многие их изменения 
меняют смысл слов. Замены в приставках (x) кодонов чаще всего изменяют их 
смысл, но иногда являются синонимическими. Окончания слов обычно участву-
ют в словоизменении, то есть в синонимических преобразованиях. Аналогично 
70  % замен в окончаниях (z) кодонов синонимические. Наконец, приставка и 
корень слова образуют его основу, несущую полную или доминирующую смыс-
ловую нагрузку»17. Это еще не всё.

«Аминокислоты имеют два основных характерных свойства, существенных в про-
странственной структуре глобулярных белков: размер (малые, средние, большие) 
и полярность/неполярность»18. Оказывается, что есть соответствие между корнями 
кодонов и свойствами аминокислот: корню «U» соответствуют только неполярные 
аминокислоты любых размеров, корню «С» соответствуют только малые амино-
кислоты любой полярности, корню «А» соответствуют только полярные и не малые 
аминокислоты, корню «G» соответствуют не средние аминокислоты любой поляр-
ности19. «Существует несомненная связь между химической структурой некоторых 
аминокислот и их кодонов»20, но парадокс состоит в том, что химические детерми-
нанты этой связи не известны, скорее всего, их просто нет. А смысл этой связи есть – 
минимизация последствий искажений информационных ошибок при синтезе белка.

17	 Ратнер В. А. Указ. соч. С. 196.

18	 Там же. С. 196.

19	 Там же. С. 193.

20	 Ичас М. Указ. соч. С. 282.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014172 <

Перечисленные свойства генетического кода (есть и другие, но они носят второ-
степенный характер) со всей очевидностью демонстрируют внутреннюю орга-
низацию основы генетического языка. «Таким образом, генетический код Е. Coli 
представляет собой не случайный конгломерат соответствий между кодонами и 
аминокислотами, а высокоорганизованную систему соответствий, поддержива-
емую сложными молекулярными механизмами»21. Нас не должно смущать, что 
автор ссылается на генетический код кишечной палочки (Е. Coli) – любой био-
лог знает, что данные слова в равной мере относятся к генетическому коду всех 
живых существ.

Итак, что мы можем сказать о структуре генетического кода? Во-первых, соответ-
ствие аминокислот кодонам не определяется их физико-химическими свойства-
ми. Во-вторых, при этом мы наблюдаем не случайное соответствие аминокислот 
своим знакам – здесь строгий порядок. В-третьих, этот порядок имеет смысл – 
вся организация генетического кода пронизана идеей помехоустойчивости, код 
устроен так, что последствия точечных мутаций (случайная замена нуклеотида 
в ДНК или м-РНК) будут иметь минимальные последствия для пространствен-
ной структуры белка. Это и наблюдается при функционировании генома: «чаще 
всего происходят взаимные замены аминокислот, лишь незначительно различа-
ющихся по структуре и химическим свойствам. По мнению авторов, такие “кон-
сервативные” замены, вероятно, сопровождаются весьма небольшими измене-
ниями функциональных свойств белковых молекул»22. То есть один из главных 
принципов организации генетического кода – минимизация смысловых ошибок 
или постоянство текстовой информации. Собственно, идея постоянства семан-
тической составляющей генома пронизывает все уровни организации генетиче-
ских процессов. Так какова же природа этой упорядоченности?

Большинство исследователей говорит об эволюционной самоорганизации как 
о само собой разумеющемся механизме формирования генетического кода. 
В. А. Ратнер дает подробное описание структуры генетического кода, но затем 
делает неожиданный вывод: «Совершенно ясно, что такие свойства не возни-
кают одномоментно, а являются результатом длительного эволюционного про-
цесса. Многие особенности кода являются продуктом эволюции»23. Или: «Несо-
мненно, что генетический код явился продуктом добиологической молекуляр-
ной эволюции и продолжал частично эволюционировать в дальнейшем»24. Автор 
рассматривает различные сценарии эволюции кода, но не приводит убедитель-
ных фактов, раскрывающих механизм самоутверждения генетического языка. 
Интересующихся эволюционными гипотезами возникновения генетического 
кода мы отсылаем к работам М. Ичаса25, Г. Стента и Р. Кэлиндара26, М. Эйгена27, 
В. А. Ратнера28, С. Б. Пашутина29. В основном все гипотезы сводятся к двум вари-
антам. В первом варианте авторы пытаются найти и доказать физико-химиче-
ские детерминанты организации кода, например, «стереохимическая теория», 
в которой в качестве основного фактора связи авторы видят стереохимическое 

21	 Там же. С. 197.

22	 Кимура М. Указ. соч. С. 177.

23	 Ратнер В. А. Указ. соч. С. 197.

24	 Там же. С. 199.

25	 Ичас М. Указ. соч.

26	 Стент Г., Кэлиндар Р. Указ. соч.

27	 Эйген М. Указ. соч.

28	 Ратнер В. А. Указ. соч.

29	 Пашутин С. Б. Начальный этап происхождения жизни. Указ. соч. 



 К. В. Константинов > Молекулярно-генетические свидетельства творения органического мира > 173

(пространственное) соответствие между аминокислотами и кодонами. Ко вто-
рой группе предположений относятся гипотезы отбора, которые предполагают, 
что «при наличии изменчивости кода (в настоящем или прошлом) некоторые 
его разновидности, оптимальные по тому или иному признаку, должны быть за-
креплены естественным отбором»30. Но ни один из этих вариантов не подтверж-
дается фактами. И состояние проблемы происхождения генетического кода в 
эволюционном аспекте можно резюмировать следующими словами: «…по по-
воду происхождения и эволюции кода можно пока сказать мало определенно-
го. Основная трудность заключается в том, чтобы найти критерий для оценки 
существующих гипотез»31. Френсис Крик, иронизируя по этому поводу, сказал: 
«Следовало бы, пожалуй, установить ежегодную премию за самую плохую ста-
тью на эту тему – в кандидатах, вероятно, не будет недостатка»32. Однако основ-
ные проблемы эволюционной интерпретации генезиса кода заключаются не в 
отсутствии фактов, подтверждающих ту или иную гипотезу, а в концептуальном 
противоречии.

Мы вправе задать вопрос: возможна ли эволюция генетического словаря? Кста-
ти, сравнение генетического кода со словарем используется биологами, и это 
сравнение совершенно законное33 – генетическим словарем называется таблица 
(правила) соответствий кодонов и аминокислот. «По мнению Ф. Крика, вместе с 
другими обсуждавшего эту проблему, изменение смысла кодона, после того как 
весь словарь уже определился, должно привести к замене одной аминокислоты 
на другую во всех белках, где этот кодон определяет положение данного амино-
кислотного остатка. Поскольку вероятность того, что какая-нибудь из этих за-
мен окажется летальной, очень высока, изменение смысла кодона представляет-
ся малоправдоподобным событием»34. Изменение генетического кода «повлекло 
бы за собой полную потерю информации, накопленной к тому времени, если 
только… не существовало простой процедуры перевода информации из старой 
последовательности кодонов в новую»35. В самом деле, модификация словаря 
(даже одной пары соответствий аминокислоты кодону) привело бы к наруше-
нию интерпретации кодовых последовательностей всего генома, что, безуслов-
но, гибельно для организма. То есть проблема для эволюционистов состоит в 
том, что текст не может начать эволюционировать до того, как сформировал-
ся язык, тем более, когда мы говорим не о каких-то второстепенных признаках 
языка, а о его фундаментальной основе – словаре. Каждый новый вариант языка 
должен перечеркивать удачные варианты текста, и чтобы этого не произошло, 
основа языка должна быть стабильной.

Здесь очень важно видеть разницу между генетическим языком и генетическим 
текстом. Вычисляя вероятность самопроизвольного возникновения генетиче-
ского текста, мы упускаем из вида то обстоятельство, что любой текст содержит 
в себе кроме непосредственной смысловой (то есть значимой для нас) инфор-
мации еще и дополнительную (на самом деле – необходимую) информацию, ко-
торая его структурирует и которую мы называем языком. Обычно мы не разде-
ляем текст и язык и, рассматривая вероятности произвольного возникновения 
последовательности букв, в которой нами будет узнан тот или иной смысл, мы 
не учитываем того, что процесс выделения семантической составляющей воз-

30	 Ичас М. Указ. соч. С. 291.

31	 Там же. С. 295.

32	 Там же. С. 295.

33	 Там же. С. 151.

34	 Там же. С. 284.

35	 Цит. по: Эйген М. Указ соч. С. 161.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014174 <

можен только в рамках выбранного нами языка. Подчеркнем: не алфавита, а 
языка, как определенной системы соответствия семантического и семиотиче-
ского множеств, причем такой системы, в которой мы можем правильно интер-
претировать последовательности символов. Здесь уместно сослаться на одно из 
определений языка. Необходимо отметить, что существует много определений 
языка, и мы выбрали то, которое делает акцент на его формальных свойствах, 
намеренно затушевывая антропогенные признаки этого явления. «Предлагают-
ся следующие пять критериев, которые должны входить в определение языка. 
Первое – язык состоит из множества знаков. Второе – в языке каждый знак имеет 
обозначение, общее для ряда интерпретаторов,… чтобы знаки были… понятны 
для группы индивидов. Третье – знаки, составляющие языки,… должны быть 
воспроизводимы интерпретаторами и иметь то же значение для воспроизводя-
щих, что и для интерпретаторов. Четвертое – знаки, составляющие язык, много-
ситуационны, то есть это знаки с относительной константностью обозначения 
в каждой ситуации, в которой появляется знак данной семьи знаков. Если бы, 
например, слово “запах” имело новое значение при каждом появлении этого 
знака, это не был бы знак языка, если бы даже он и был на этот раз понятен 
группе индивидов. Пятое – знаки в языке должны составлять систему взаимосвя-
занных знаков, комбинируемых одним образом, но не комбинируемых другим, 
с тем чтобы образовалось множество сложных знаков – процессов»36. Очевидно, 
что перечисленные признаки в полной мере приложимы к генетической систе-
ме кодирования информации. Еще раз подчеркнем, что термин «генетический 
язык» – это не метафора, а факт, что позволяет нам продолжить исследования 
природы генетического языка и задать следующий вопрос: какова вероятность 
самопроизвольного возникновения языка, и в частности, языка генетического?

В ответе на этот вопрос, на наш взгляд, и заключается одно из главных свиде-
тельств творения органического мира. Самопроизвольное возникновение язы-
ка без предварительной заданности невозможно. Для возникновения языка 
необходим Разум. Существуют сложности в совершенном доказательстве этого 
утверждения, так как невозможно дать исчерпывающее определение того, что 
есть Разум. Но в статусе аксиомы это утверждение не может вызывать нарека-
ний, тем более, что интуитивно этот постулат приемлем. Попробуем всё же вы-
сказать некоторые аргументы в защиту нашего утверждения.

Во всяком языке есть знак. Знаком может быть любой объект или явление, ко-
торые способны нести смысловую нагрузку. Не будем пытаться вывести одно-
значное определение того, что есть смысл. Но в пределах наших рассуждений до-
статочно будет сказать, что в роли смысла могут быть также объекты и явления. 
Тогда знаком будем считать такой объект или явление, которые важны для нас 
не сами по себе, а которые являются указателями на другие объекты и явления, 
являющиеся для нас значимыми и определяемые нами как смысл. Таким обра-
зом, знак исходно независим от того, что он обозначает. Как сказал один извест-
ный американский лингвист Р.  С.  Уэлс: «“Произвольный” и “системный” – это 
два основных свойства знаков»37. Здесь мы затронули одну из главных проблем 
семиотики: как связан знак с тем, что он обозначает? Эта проблема выходит 
за рамки данной работы, но ради объективности скажем, что существуют две 
основные точки зрения по этому вопросу. Одна из них (натуралистическая)  – 
предполагает, что смысл определяет знак, другая (конвенционалистическая) – 
утверждает независимость знаков и смыслов.

36	 Цит. по: Налимов. Указ. соч. С. 23.

37	 Цит. по: Налимов. Указ. соч. С. 24.



 К. В. Константинов > Молекулярно-генетические свидетельства творения органического мира > 175

«В дошедших до нас древнегреческих источниках основная проблема… была 
сформулирована как спор между “натуралистами” и “конвенционалистами” по 
поводу происхождения слов (чаще называвшихся “имена”). Связаны ли “имена”, 
названия вещей с самими вещами (как бы мы сказали сегодня: “имеется ли орга-
ническая связь между знаком и обозначаемым”) или же имена эти лишь простое 
соглашение (конвенция) между людьми о том, что данное имя должно обозна-
чать? Конвенциональный подход имеет своим выводом кардинальное положе-
ние, что имена (слова) суть произвольные знаки и никак органически с обозна-
чаемым не связаны»38. Однако в сфере биосемиотики признается исходная не-
зависимость знаков и смыслов. «Биосемиотика – достаточно самостоятельная и 
относительно замкнутая область междисциплинарных исследований, лежащая 
на пересечении биологии и семиотики и занимающаяся изучением свойствен-
ных организмам знаковых систем. Последние характеризуются наличием у них 
плана выражения и плана содержания, между которыми существует причинно 
не детерминированная связь»39. Следовательно, возникает вопрос, каким обра-
зом устанавливается связь обозначения с обозначаемым? Каковы условия обра-
зования такой связи? Конечно, эти вопросы мы ставим в контексте связи кодона 
и аминокислоты (кодон – знак, аминокислота – смысловое содержание).

Если знаки и смыслы исходно самостоятельны и произвольны относительно друг 
друга, то для образования связи между ними нужна внешняя, организующая сила, 
которая эту связь осуществит и которая из огромного множества объектов и явле-
ний определит, какие из них будут смыслами, а какие знаками, что в целом будет 
соответствовать целям и замыслу этой силы. То есть эта сила должна быть разум-
ной. На разумность этой силы указывает, во-первых, целеполагание связи смысл – 
знак, а во-вторых, относительная мгновенность установления этой связи.

Почему целеполагание? Знаки и их содержание объединяются в единую систему 
с целью реализации каких-либо информационных взаимодействий, когда ви-
димым образом взаимодействуют знаки, но пути и результаты взаимодействий 
определяются их смыслами. Язык не существует в отрыве от текста, собственно 
о языке мы знаем из текста, но текст существует не для языка. Есть определенно-
го рода независимость того, что мы говорим, от того, как мы это говорим: «нет 
ничего легче, как убедиться в отсутствии строгой пропорциональности между 
словесным выражением мысли и ее внутренним смыслом, между строем предло-
жения и строем суждения»40. Эта независимость мысли, выраженной средства-
ми языка, от самого языка указывает на бесполезность существования языка 
самого по себе в отрыве от того, что предполагается выразить этим языком. Сле-
довательно, если появляется язык, то предполагается появление множества тек-
стов, то есть множества идей или действий, которые необходимо осуществить 
инструментами этого языка. Язык играет подчиненную роль относительно этих 
идей или действий, он является средством их реализации. Значит, есть цель, для 
достижения которой создается язык, и этой целью является осуществление ка-
ких-либо информационных взаимодействий (в общем виде – это обмен сообще-
ниями). Для возникновения языка необходимы побудительные мотивы. Необ-
ходимость этих мотивов проистекает хотя бы из исходной независимости объ-
ектов и явлений, которые сами по себе объединяться (тем более в какой-либо 
порядок) не будут, но объединяются в язык волей создателя языка. Итак, суще-
ствует цель, которая является основной мотивацией и одновременно основным 
упорядывающим моментом конкретной структуры языка. Эта цель существует 

38	 Соломоник. А. Семиотика и лингвистика. М., 1995.

39	 Седов А. Е. Биосемиотика. http://doktora.nm.ru/11.12.03.htm

40	 Франк С. Л. Предмет знания. СПб., 1995. С. 43.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014176 <

прежде языка и она – его детерминант. Мы не будем погружаться в сложные во-
просы языкознания и разбирать теории происхождения языков. Но в качестве 
модельной ситуации можно упомянуть об искусственных языках, создаваемых 
людьми, например, языках программирования. Всё то, о чем говорилось выше, 
здесь можно увидеть явно: каждый конкретный язык программирования плани-
руется под конкретный круг задач, чем определяется алфавит, словарь и правила 
грамматики. И самое главное для нас здесь то, что без разума ни эти, ни какие-
либо другие языки не рождаются.

Почему мгновенность? Потому что для перебора (отбора) огромного множества 
объектов и явлений потребовались бы огромные промежутки времени, но язы-
ки существуют, и очевидно, генетический язык не мог образовываться постепен-
но. Только будучи сформированным, язык обеспечивает совершенство текстов, 
а совершенство генетических текстов означает их выживаемость, то есть явля-
ется условием их существования.

Мы можем задать вопрос: почему двадцати аминокислотам соответствует ком-
бинация из четырех нуклеотидов (имеется в виду не длина кодона – 3 единицы, 
а разнообразие нуклеотидов в нуклеиновой кислоте – 4 единицы). Теоретически 
это соотношение может быть любым, лишь бы только разнообразие элементов с 
той и с другой стороны было больше единицы. «Сотрудники исследовательско-
го института Scripps искусственно создали разновидность бактерии Escherichia 
coli (кишечная палочка) с генетическим кодом, в котором насчитывается не 20, 
как обычно, а 21 аминокислотное основание. Впервые ученым удается создать 
самостоятельный живой организм, основанный на 21  аминокислоте и способ-
ный вырабатывать их все. Теперь сотрудники Scripps хотят понять, более ли 
совершенны организмы на базе 21 аминокислоты по сравнению с теми, у кого 
генетический код насчитывает только 20 базовых оснований. По словам руко-
водителя исследований, доктора Питера Шульца, больше всего их интересует, 
почему эволюция остановилась именно на тех двадцати аминокислотах, кото-
рые и считаются основным строительным материалом жизни на Земле? Стоит, 
впрочем, отметить, что “аминокислотный барьер” – не абсолютен. Некоторые 
живые организмы научились вырабатывать и использовать нестандартные ами-
нокислоты, такие, например, как селеноцистеин и пирролизин, которые явля-
ются немного видоизмененными вариантами кислот цистеина и лизина. Ученые 
доказали, что жизнь возможна и при большем количестве аминокислот»41. Это 
и понятно в контексте независимости знаков и смыслов. Но в природных белках 
встречается двадцать аминокислот. Хотя это число не лимитируется их химиче-
ской структурой и на сегодня известно более двухсот подобных химических сое-
динений42. «Так, например, искусственные аминокислоты получают по реакции 
аммиака с α-хлорзамещенными карбоновыми кислотами»43. То же можно ска-
зать и о нуклеотидах – их химическая структура не накладывает ограничений 
на их возможное разнообразие44. Вот одно из сообщений на эту тему: «Новое 
достижение японских ученых позволит расширить генетический “алфавит” на 
две новые “буквы”. Как заявили специалисты Центра исследований генома в Ис-
следовательском институте химии и физики, им удалось в лабораторных усло-
виях добавить к существующим нуклеотидам, входящим в состав ДНК, еще два и 
обеспечить синтез белка на их основе. Первая искусственная пара нуклеотидов 

41	 www.beltsy.md/modules.php?op=modload&name=News&file=article&sid=834&mode=thr ead& .. (18.04.05)

42	 Ратнер В. А. Указ. соч. С. 202.

43	 vschool.km.ru/glossary.asp?gl=295&id_term=3839&Litter=ю (18.04.05)

44	 Ленинджер А. Основы биохимии. Т. 1. М., 1985. 



 К. В. Константинов > Молекулярно-генетические свидетельства творения органического мира > 177

была создана швейцарскими учеными еще более десяти лет назад»45. Однако мы 
можем расширить наш вопрос и спросить: почему из всех возможных полиме-
ров в генетических знаково-смысловых процессах клетки используются полину-
клеотиды (нуклеиновые кислоты) и полипептиды (белки)? И тогда вероятность 
самопроизвольного возникновения имеющейся структуры генетического языка 
можно будет приравнять к нулю, ибо число потенциально возможных вариантов 
сочетаний смыслов и знаков будет стремиться к бесконечности или, во всяком 
случае, к такому числу вариантов, на перебор которых может потребоваться го-
раздо больше четырех миллиардов лет.

Но именно разум обладает свойством находить правильное решение не методом 
перебора, а мгновенно, как бы сразу взяв это правильное решение из области 
уже готовых решений. То есть творческий акт не зависит от времени, по своему 
существу он эвристичен. И чем более совершенен разум, тем очевиднее незави-
симость качества продукта творчества от времени, затраченного на творение, 
в чем можно убедиться на примерах истории создания великих произведений 
искусства или научных открытий. Сколько понадобилось бы времени для того, 
чтобы методом случайных событий и отбора возникла, например, поэма «Евге-
ний Онегин»? Вопрос абсурдный. Но с позиции теории информации он право-
мерен, и мы знаем, что эту вероятность, а значит время, можно посчитать. Од-
нако, рассуждая о языке, мы должны были бы спросить: сколько понадобилось 
бы времени для того, что бы методом случайных событий и отбора возник язык, 
в недрах которого родилось бы то или иное произведение? Вопрос тем более 
абсурдный, и ответа на него нет. Ибо, если не указано, каким должен быть язык, 
что определяется замыслом ряда произведений, то вероятность его самозарож-
дения бессмысленно мала, а значит время, необходимое для осуществления 
такого события, бесконечно велико. И, перефразируя известное высказывание 
А. Эйнштейна, мы можем сказать: «Разум не играет в кости, а сразу творит то, 
что задумал».

Возможно, этих аргументов будет недостаточно для исчерпывающего доказа-
тельства разумной природы языка. Такое обоснование является предметом са-
мостоятельного исследования. Для нас же в первую очередь важно показать, что 
молекулярно-генетические процессы в клетках тождественны лингвистическим 
операциям или, быть может, удобнее сказать – информационным процессам, 
хотя на самом деле эти определения инвариантны. Итак, на наш взгляд, вполне 
разумно будет утверждать, что язык возникает в результате волевого, разумного 
акта и подразумевает творческую природу, а не стохастический эволюционный 
процесс. Это объясняет отсутствие убедительных доказательств (на фоне мно-
гочисленных деклараций) эволюции биологического кода. «Как это ни стран-
но, биологи практически ничего не могут сказать по этому вопросу. Эволюция 
кода, по-видимому, происходила на очень ранней стадии развития жизни, и 
это крайне затрудняет изучение проблемы. Язык биологического кода является 
закрытым. Если в словаре и происходят какие-либо изменения, то достаточно 
оснований считать, что они весьма незначительны. Любое изменение словаря 
оказывается летальным, и эволюция, даже в геологических масштабах, оказы-
вается невозможной. Это, кажется, единственный из известных нам языков с 
застывшим словарем»46.

45	 www.mednovosti.ru/news/2002/07/04/nukleotides/_Printed.htm. (18.04.05) 

46	 Налимов В. В. Указ. соч. С. 201.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014178 <

Мы рассмотрели базис генетического языка – генетический код. Кроме гене-
тического кода существуют еще признаки того, что генетическая информация 
выражена на основе оригинальной и совершенной лингвистической структуры, 
например, это иерархическая организация генома. Однако одно только наличие 
внутри клеток знаковой системы само по себе является впечатляющим фактом 
и, очевидно, с позиции здравого смысла делает невозможным эволюционный 
абиогенез (добиологическую эволюцию). Ибо с какой стати, на основе каких 
законов природы в неорганическом мире (да хотя бы и в органическом, в хими-
ческом смысле) появляются два плана событий – план выражения и план содер-
жания. Ведь это, по крайней мере, уже классификация событий. Следовательно, 
есть Тот, Кто классифицирует. Но только лишь классифицированные события 
сами по себе еще не много стоят, они приобретают значимость, когда становят-
ся выражением замысла, то есть знаки служат смыслу. Следовательно, замысел 
предсуществует относительно языка, и для того, чтобы появился язык, необходи-
мо исходное наличие смыслов. Это обстоятельство снова указывает на Творца.

Но если бы даже события и начали самостоятельно складываться в какую-либо 
знаковую систему, то какие силы стали бы поддерживать эту формирующуюся, 
но еще не достигшую уровня самостоятельного существования систему? Автори-
тетные генетики видят эту проблему: «Такая сложная система не могла появить-
ся в результате только количественного нарастания сложности физико-химиче-
ских процессов при химической эволюции. Появление новой формы движения 
материи возможно лишь путем скачка при сцеплении взаимодействующих ве-
ществ и энергии в новом системно-структурном положении. Эта система могла 
быть элементарной, но обязательно качественно новой. Как же возникла живая 
система?»47. Значит, мы (представим себя в роли стороннего наблюдателя с очень 
большим, но мыслимым запасом времени) были бы вынуждены ждать чудесного 
случая появления жизнеспособной комбинации событий и, согласно вероятности 
появления такого случая, скорее всего, – не дождались, так как «никакое сложное 
состояние материи, которое мы теперь называем живым, не может возникнуть в 
результате случайной сборки»48. Но зачем ждать, если хаос событий упорядочива-
ется Творцом, превращающим «безвидную» землю в живой сад?

2. Лингвистические свойства генома. Генетический текст

Обратимся теперь к генетическим текстам. Если в какой-либо знаковой системе 
мы говорим о наличии слова (элементарной смысловой единице) и отмечаем 
группирование слов в предложения и другие конструкции следующих иерар-
хических уровней (взаимодействия смысловых единиц), тогда мы имеем дело 
с текстом. Следовательно, мы можем говорить о генетических текстах, ибо «та 
знаковая система, в которой описываются биологические явления, отвечает 
всем требованиям, предъявляемым к языковым системам»49. В этих текстах есть 
ряд особенностей, которые могут свидетельствовать о Творце. Здесь есть три 
существенных момента: это проблема происхождения текста, проблема чтения 
текста и большой круг вопросов, связанных со смысловым содержанием текстов. 
Попробуем рассмотреть эти темы.

47	 Дубинин Н. П. Указ. соч. С. 372.

48	 Эйген М. Указ. соч. С. 14.

49	 Налимов В. В. Указ. соч. С. 198.



 К. В. Константинов > Молекулярно-генетические свидетельства творения органического мира > 179

2.1. Как появляется текст?

В традициях современного естествознания этот вопрос интерпретируется как про-
блема возникновения информации. Для нас эта тема тем более важна, потому что 
касается как вопросов происхождения первых клеток, так и проблем видообразова-
ния, то есть вопроса генезиса многообразия животного и растительного мира.

Классическая теория информации не занимается вопросами генерации информа-
ции, но только рассматривает условия ее передачи и в этой связи – вопросами ее 
переработки. «Теория информации в современном понимании – это в основном 
теория связи. Она имеет дело с проблемами переработки, а не “генерации” инфор-
мации. Она требует, чтобы информация была задана с самого начала во вполне 
определенной форме. Только после этого теория может сказать нам, как закоди-
ровать сообщение… однако ей всегда требуется кто-то – обычно человек, чтобы с 
самого начала определить, что считать “информацией” и что “бессмыслицей”»50. 
На примере этой цитаты мы видим, что при определении того, что считать инфор-
мацией, уже существует проблема выбора, что отражено в известных формулах. 
Теория информации этой проблемой не занимается, но в вопросе происхождения 
жизни эта тема центральная. Как возникает информация?

Здесь следовало бы дать определение понятию «информация», но их существу-
ет большое множество и они мало что разъясняют. Скажем лишь, что в настоя-
щее время различают два подхода в оценке информации: информация как мера 
множества знаков, несущих какое-либо сообщение (статистический подход), и 
информация как содержание какого-либо сообщения (семантический подход). 
В первом случае значимой величиной является количество информации, во вто-
ром случае вводится понятие ценности информации. В рамках этих подходов 
появление новой информации рассматривается как приобретение ценности, 
что разумно, ибо в первом варианте информация – это просто мера упорядочен-
ности, которая может иметь и нулевую ценность, тогда как во втором случае 
делается попытка оценить содержание сообщения.

«Информация возникает или приобретает ценность посредством отбора»51. Это 
выражение М.  Эйгена. Нетрудно заметить, что в основе эйгеновского способа 
возникновения информации лежит дарвиновский принцип естественного отбо-
ра. М. Эйген ставил перед собой задачу распространить дарвиновский принцип 
на молекулярный мир или, точнее, вывести принцип естественного отбора из 
свойств материи. «Мы должны вывести дарвиновский принцип из тех свойств 
материи, которые нам известны»52. Суть предложения Эйгена заключается в 
том, что отобранные случайные события приобретают смысл и становятся ин-
формацией. В этом предложении есть здравое зерно, но возникает вопрос: на-
сколько полученная таким способом информация является новой?

Когда происходит отбор событий, то возникает связь отобранных событий с 
условиями отбора, то есть отобранные события являются как бы образом про-
цесса отбора, и в этом смысле они действительно приобретают смысл, так как 
становятся указателями на какую-то иную группу объектов или явлений, кото-
рые в данной ситуации являются условиями отбора. Мы хотим сказать, что в 
этом случае информация уже присутствует в виде условий отбора, которые яв-
ляются своего рода матрицей для этих новых событий. И в лучшем случае мы 
сталкиваемся с процессом передачи информации, но никак не с процессом ее 
генерации. Сказанное подтвердим примерами. Производя селекцию особей ка-

50	 Эйген М. Указ. соч. С. 15.

51	 Там же. С. 20.

52	 Эйген М. Указ. соч. С. 21.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014180 <

кого-либо вида по какому-либо случайно появившемуся признаку (допустим, не 
летальная мутация), мы способны получить часто самые причудливые разновид-
ности, но никак не новые виды, то есть мы имеем дело не с возникновением 
новой информации, а с ее модификацией или даже искажением (утратой). «Как 
известно, в качестве незначительных наследуемых изменений, представляющих 
собой исходный материал для эволюции, традиционно рассматривают точко-
вые мутации. Однако в своем подавляющем большинстве они приводят лишь к 
нарушению имеющихся функций или, в лучшем случае, – к частичной модифи-
кации. Для наглядности обратимся к следующей аналогии. Представим, что в 
электрической схеме телевизора случайным образом изменили несколько кон-
тактов. Безусловно, существует определенная вероятность того, что изменен-
ная схема окажется лучше по сравнению с исходной. Однако такая вероятность 
чрезвычайно мала. Скорее всего, измененная схема телевизора будет работать 
значительно хуже, нежели исходная, а возможно, и вовсе окажется испорчен-
ной. И уж тем более трудно представить, чтобы это изменение привело к возник-
новению совершенно новой функции, например, к превращению телевизора в 
стиральную машину»53. И здесь можно высказать следующую мысль. В отдель-
но взятом ареале обычно наблюдается многообразие видов, как растений, так 
и животных, тогда как если бы только окружающая среда формировала новую 
информацию (новый генетический текст, новый вид), то мы наблюдали бы кон-
вергенцию многообразия живых существ, ибо самым важным для них было бы 
только выжить. И в этом смысле они бы были «отпечатком» условий окружа-
ющей среды. Но все живые существа, кроме (безусловно, важной, но не един-
ственной) способности существовать в данных условиях, имеют еще некоторые 
дополнительные свойства, которые собственно и делают их отличными друг от 
друга и позволяют нам говорить о многообразии видов. И эти дополнительные 
свойства не являются прямым следствием способности этих видов выживать. 
И именно эти дополнительные свойства могли бы рассматриваться в качестве 
«новой» и разной информации, которая не возникает путем отбора в однотип-
ной среде. Как, например, елка и береза могли появиться в лесу рядом, они ведь 
очень разные, хотя окружающие условия одинаковые? Если бы из елки образо-
валась береза, такой факт мы бы считали информационным новообразованием, 
но этого нет. Почему наряду с полосатой зеброй в саванне присутствуют непо-
лосатые животные, и почему собственно зебра полосатая, ведь за ней так легче 
охотиться львам? Таким образом, существуют важные отличительные признаки 
организмов (полосатость зебры, форма листа деревьев и т. д.), индифферентные 
для естественного отбора. Следовательно, естественный отбор и не мог быть 
причиной появления этой новой генетической информации.

Каковы различия в ценности генетической информации (в смысле выживае-
мости) жука и бабочки? Очевидно, разницы нет – оба живут, но смысл генети-
ческих текстов разный: первый представляет собой план жука, второй – план 
бабочки. Таким образом, вопрос появления новых генетических текстов – это 
прежде всего вопрос появления не новых знаковых последовательностей, а но-
вых смыслов. И это тем более очевидно, что, как мы помним, существуют сино-
нимичные кодоны, то есть разные знаковые последовательности с одинаковым 
смыслом. Можно привести интересный пример, который показывает, что есть 
свойства и особенности геномов разных видов, не объяснимые с точки зрения 
естественного отбора и выживаемости. «Результаты анализа 119 м-РНК пока-
зали, что большинство генов данного генома имеют одинаковую “кодирующую 
стратегию” в отношении выбора среди синонимичных кодонов. Таким образом, 
гены млекопитающих, бактерий, вирусов, митохондрий, дрожжей и миксоми-

53	 Тиходеев О. Н. Молекулярные механизмы макроэволюции // Журнал общей биологии. 2005. Т. 66. № 1. С. 14.



 К. В. Константинов > Молекулярно-генетические свидетельства творения органического мира > 181

цетов попадают в разные классы. Другими словами, существует некая согласо-
ванность в выборе вырожденных оснований»54. Факт заключается в том, что у 
разных видов организмов частота использования разных синонимичных кодо-
нов в геноме не случайная (не одинаковая), например, для кодирования лей-
цина в клетках дрожжей (Saccharomyces) используется в основном кодон UUG 
(80 %), а у человека и бактерий для кодирования лейцина в основном исполь-
зуется кодон CUG (более 60  %)55. Напомним, что у лейцина имеется шесть си-
нонимичных кодонов, и теоретически частоты их использования должны были 
бы быть одинаковыми, но у разных видов организмов существует определенная 
синтаксическая стилистика. Этот факт интересен тем, что его нельзя объяснить 
действием естественного отбора. Ведь отбор идет по фенотипу, то есть в на-
шем случае можно сказать – по функции белка, но белки, кодируемые последо-
вательностями кодонов, отличающиеся только стилистически (разнообразием 
синонимичных кодонов), – одинаковые. Ведь лейцин будет включаться в свой 
белок в своем месте, в независимости от того, кодируется ли он UUG, или CUG, 
или любым другим из шести синонимов. Получается, что по критерию частоты 
использования синонимичных кодонов, геномы как бы отобраны, но по этому 
критерию они не несут никакой особенной смысловой информации, которая бы 
давала возможность осуществления такого отбора. Значит, фактор отбора здесь 
работать не мог. Эта ситуация более подобна тому, как если бы автор в разных 
случаях передал один и тот же смысл разными словами, то ли в силу изменивше-
гося настроения, то ли потому, что хотел как-то отметить свои произведения, а 
может еще по каким-то причинам, которые мы не знаем, но в любом случае эти 
причины авторские – значит, разумные.

И всё же, как бы могли появиться новые смыслы или новые сущности, тем бо-
лее, что, как мы видим, появление новой последовательности символов еще не 
гарантирует появление нового смысла? Известный американский биолог Генри 
Кастлер предлагает следующий способ: «Запоминание случайного выбора  – это 
обычный способ возникновения информации»56. Интересно, что Кастлер ищет 
такой способ генерации информации, который по результату был бы подобен 
акту «свободной воли», но по внутренней механике совершенно этот акт исклю-
чал. «Переходя к “высоким материям”, можно сказать, что информация возника-
ет каждый раз, когда что-то новое создает художник, композитор или поэт. Этот 
способ создания информации основан на акте свободной воли: мы знаем из лич-
ного непосредственного опыта, что человек способен на это»57. Но «можно по-
строить автомат, прекрасно удовлетворяющий таким критериям [создание но-
вой информации. – Прим. К. К.] и, тем не менее, не позволяющий даже прибли-
зиться к ситуации, в которой можно было бы распознать вдохновение»58. Иссле-
дователь предлагает способ «для получения автоматов, создающих информацию 
в результате чего-то аналогичного акту свободной воли»59. Суть предложения 
Кастлера заключается в том, что если какая-либо случайная последовательность 
нуклеотидов начнет самовоспроизводиться, то тем самым она уже и приобре-
ла смысл. «Этот смысл состоит в том, что эта последовательность в стабильной 
и способной к редупликации молекуле существует, а другие возможные после-
довательности – нет… Таким образом, благодаря запоминанию случайного вы-

54	 Кимура М. Молекулярная эволюция: теория нейтральности. М., 1985. С. 214.

55	 Кимура М. Указ. соч. С. 212.

56	 Кастлер Г. Возникновение биологической организации. М., 1967. С. 29.

57	 Там же. С. 30.

58	 Там же. С. 31.

59	 Там же. С. 32.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014182 <

бора возникла упорядоченность, имеющая смысл, возникла система, способная 
создавать осмысленную информацию»60. Попробуем разобрать этот пример. В 
этом примере не делается акцент на естественном отборе, а утверждается, что 
достаточно того, чтобы случайная комбинация запомнилась.

Действительно, если взять выборку из случайной последовательности и начать 
ее многократно повторять, то возникнет последовательность, имеющая упоря-
доченность, что можно показать различными математическими методами. То 
есть из хаоса как бы возникает упорядоченная структура, которая, согласно ста-
тистическому подходу в оценке информации, может нести информацию, то есть 
являться сообщением. Согласно идее Кастлера, смысл этого сообщения будет за-
ключаться в том, что оно существует. Несколько иронизируя, это утверждение 
можно интерпретировать следующим образом: если сказать какую-нибудь бес-
смыслицу и повторить ее много раз, то возникнет иллюзия истины. Действитель-
но, если эта химера будет существовать, и существовать неограниченно долго, 
то как отличить ее от истины. И более того, эти химеры могут иметь достаточ-
ное разнообразие (ибо взяты из случайных последовательностей), что позволяет 
говорить о разных сущностях. В чем здесь лукавство? Лукавство состоит в том, 
что не оговорены условия того, как долго будет существовать такой случайный 
выбор. Любая ли последовательность нуклеотидов способна быть запомненной 
на неограниченно долгий срок? Под запоминанием Кастлер имеет в виду спо-
собность полинуклеотидной нити образовывать комплементарную нить и тем 
самым переходить в стабильное состояние. Однако этой стабильности не до-
статочно, чтобы такая последовательность могла существовать неограниченно 
долго. Скажем здесь, что живое обладает свойством потенциальной вечности 
(живое может быть вечным), то есть живые организмы будут существовать до 
тех пор, пока существуют приемлемые условия окружающей среды, и это свой-
ство обеспечивается способностью клеточного аппарата к самовоспроизведе-
нию (своего рода обновлению), что, по большей части, записано в геноме клет-
ки. То есть чтобы состоялось запоминание, уже необходимо наличие сложной 
организации. Кастлер говорит о создании машины, которая будет имитировать 
разумную деятельность. Это было сказано в 60-е годы ХХ столетия – сейчас этим 
никого не удивишь – Г.  Каспаров проигрывает в шахматных турнирах своим 
электрическим коллегам и можно утверждать, что реально создание машин, 
сколь угодно близко к действительности имитирующих интеллектуальную дея-
тельность человека. Но это всегда будет только имитацией (внешнее подобие), 
а самое главное – это машина, созданная разумом. Значит, нельзя говорить о 
самостоятельном возникновении новой информации.

На проблему возникновения смыслов можно было бы посмотреть и по-другому. 
Допустим, мы имеем некоторый ограниченный набор слов. Если составить все 
возможные комбинации последовательностей этих слов, то некоторые из них 
будут обладать смыслом и даже нести для нас какое-то новое знание. Однако эти 
смыслы и это знание появятся здесь только в тех случаях, когда они будут нами 
узнаны. Они не будут существовать для тех, кто не сможет эти смыслы выявить.

С этой точки зрения вопросы появления генетических текстов близки традици-
онным вопросам гносеологии о природе знания. И нам здесь незачем что-либо 
выдумывать. В русле платоновской мысли, источник знания – разум. В нашем 
контексте источник генетических текстов – Божественный Разум, и появление 
этих текстов есть воплощение уже существовавшего замысла.

60	 Блюменфельд Л. А. www.NATURE.ru/db/msg.html?mid=1156515&uri=page3.html



 К. В. Константинов > Молекулярно-генетические свидетельства творения органического мира > 183

2.2. Проблема чтения генетических текстов

Самостоятельное существование генетических текстов без процедуры их чтения – 
почти бессмыслица. Мы говорим «почти», так как существуют вирусы (это по сути 
ДНК или РНК в упаковке), они не имеют самостоятельного механизма чтения гене-
тической информации, но они существуют за счет аппарата чтения генетической ин-
формации других клеток, переключая его на себя.

Основным результатом чтения генетической информации является синтез белка (это 
не единственный продукт чтения генетической информации, можно еще упомянуть 
о различных видах РНК, но основной продукт чтения генов всё же белок). В результа-
те чтения генетической информации образуются белки, необходимые, в частности, 
для существования самой генетической информации. Во-первых, это белки, участву-
ющие в упаковке ДНК, а, во-вторых, это ферменты (тоже белки), обеспечивающие 
транскрипцию, трансляцию и репликацию генетической информации. Таким обра-
зом, в ДНК, помимо всего прочего, находится информация об аппарате чтения гене-
тической информации, включая, кроме информации о структуре белков, например, 
рибосомальных, еще и информацию о структуре 61  молекулы транспортной РНК 
(словаре). Следовательно, в ДНК находится информация, необходимая для чтения 
этой информации. Можно даже было бы сказать, что ДНК читается для того, чтобы 
была возможность ее прочитать. Кстати, с позиции естественного отбора и выживае-
мости так бы всё, наверное, и могло быть: в ДНК находилась бы только информация, 
необходимая для существования этой ДНК. Но в геномах есть еще дополнительная 
информация, определяющая разнообразие клеток и которая не детерминирована 
одним лишь только условием  – существовать. В конце концов, в одних и тех же ус-
ловиях живут разные клетки, то есть клетки не просто существуют – они существуют 
для чего-то. Но главный вопрос этого параграфа (если максимально упростить смыс-
ловое содержание генетических текстов и на время забыть о том, что клетки не про-
сто существуют, а существуют для чего-то) заключается в том, «что возникло раньше: 
белок или нуклеиновая кислота? – современный вариант старой проблемы “курицы 
и яйца”»61. Здесь важны не временные взаимоотношения ДНК и белка, а причинные, 
то есть что является основным детерминантом в связке ДНК – белок?

До сих пор мы делали основной акцент на генетической информации, и, кажется, 
совершенно очевидно, что главенство здесь за информацией. Однако эта информа-
ция не может быть реализована вне белкового аппарата клетки, а самостоятельное 
ее существование без хотя бы белковой оболочки на сколько-нибудь продолжитель-
ное время – невозможно. Логичный, но неожиданный с точки зрения эволюциониста 
ответ на вопрос о главном детерминанте системы белок – ДНК дает Эйген. «Слова 
“белок” и “нуклеиновая кислота” можно заменить словами функция и информация. 
В такой форме этот вопрос, если отнести его к сложным взаимоотношениям нукле-
иновых кислот и белков в современных живых клетках, ведет к абсурду, потому что 
не может быть организованной функции, если нет информации, а эта информация 
приобретает смысл только через функцию, которую она кодирует»62. Таким образом, 
единственный разумный ответ на этот вопрос будет заключаться в следующем: гене-
тическая информация и аппарат ее чтения возникают одновременно. Это означает, 
что основная причина возникновения связи ДНК – белок находится вне этой связи. 
Рассмотрение в качестве такой причины счастливой случайности видится фанта-
стичным, так как, вспомним, речь идет не о физико-химическом взаимодействии по-
линуклеотида с полипептидом, а об образовании сразу языка, текста и интерпретато-
ра этого текста (читателя). На подобные акты возможно только разумное существо, и 
если это не человек, то, следовательно, – Бог.

61	 Эйген М. Указ. соч. С. 10.

62	 Эйген М. Указ. соч. С. 10.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014184 <

2.3. Содержание генетических текстов

Представляется весьма интересной попытка понять смысловое содержание ге-
нетической информации клетки или организма в целом. То есть речь идет не о 
том, чтобы сопоставить ряд белков ряду генов и установить локализацию этих 
генов в молекуле ДНК, а о том, чтобы увидеть полную картину работы генома 
в реальной жизни клетки или организма. Здесь необходимо подчеркнуть, что 
не правильно будет представлять геном как статичный архив белковой инфор-
мации – это динамично работающая программа. С ДНК постоянно посылаются 
разнообразные сообщения в виде м-РНК и приходят сигналы в виде белковых 
факторов, сигнализирующих о работе органоидов и состоянии клетки, что в це-
лом обеспечивает управление существованием клетки в конкретных условиях 
окружающей среды. Отметим, что эти взаимодействия могут происходить до-
статочно быстро – в масштабе миллисекунд и секунд.

Представить такую картину для генома человека на сегодня оказывается невоз-
можным. Мы уже отмечали, что к 2001 году геном человека прочитан, но не по-
нят. Геном таких существ, как человек, слишком сложен. В самом деле, в гене-
тическом тексте человеческой клетки насчитывается порядка трех миллиардов 
букв (нуклеотидов), и проследить все возможные взаимодействия внутри этой 
системы нынешним технологиям не по силам. Поэтому для исследования це-
лостного генома был выбран объект попроще – любимый «подопытный кролик» 
молекулярных биологов – бактерия E. Coli (кишечная палочка). На сегодня ге-
ном этой бактерии изучен достаточно подробно. Для иллюстрации можно при-
вести некоторые цифры, описывающие этот генетический текст: полное число 
генов – 4 909; средняя длина гена – 951 нуклеотидная пара (317 кодонов); 87,8 % 
генома – белок-кодирующие гены (цистроны); 0,8 % генома – гены стабильных 
фракций РНК (транспортные РНК, рибосомальные РНК); 0,7 % генома – неко-
дирующие повторы; 11 % генома – функциональные участки, выполняющие ре-
гуляторные и другие функции63. Это очень формальное описание генома, и для 
более полного ознакомления с генетическим текстом E. Coli лучше воспользо-
ваться первоисточником (Ратнер В. А. Указ. соч.). Но и эти цифры могут быть 
интересными, так как наполняют конкретикой до сих пор, может быть, несколь-
ко абстрактный рассказ о геноме. Любопытно, что функции 38 % белок-кодиру-
ющих генов – неизвестны. Однако и это, и более подробное описание генома не 
позволяют проследить его работу. В настоящее время делаются попытки созда-
ния компьютерных моделей работы генома, в частности, E. Сoli64. До заверше-
ния этой работы еще далеко, но уже сейчас смысл молекулярно-генетических 
процессов в клетке позволяет говорить о наличии в клетках молекулярно-гене-
тической системы управления (МГСУ). «При информационно-кибернетическом 
описании этой системы на передний план выходят принципы организации и 
управления, самовоспроизведение, информационные процессы, помехоустой-
чивость, кодирование, память, языки и т. п., а структурные, физико-химические 
свойства отходят на второй план. В этом случае: мономеры считаются символа-
ми базового алфавита; макромолекулы (гены, РНК, белки) задаются последова-
тельностями символов, или генетическими текстами; системы взаимодействия 
генов характеризуются схемами их молекулярных взаимодействий, конструк-
циями, или генетическими сетями; геномы – последовательностями символов 
генов, знаков пунктуации и управления и других функциональных единиц, то 
есть генетическими картами; МГСУ в целом задается замкнутой конструкцией, 

63	 Ратнер В. А. Указ. соч. С. 98.

64	 Свердлов Е. Д. Великое открытие: революция, канонизация, догмы и ересь. Вестник РАН. 2003. Т. 73. № 6. С. 496–513.



 К. В. Константинов > Молекулярно-генетические свидетельства творения органического мира > 185

то есть схемой функциональных взаимодействий»65. В некоторых публикациях 
предлагаются фрагменты схем МГСУ – по своей сложности они не уступают си-
стемам управления производством или компьютерным сетям66. При этом труд-
но сдержать восклицание: почему фабрика или завод сами собой возникнуть не 
могут, а клетка может?!

В последнее время становятся популярными исследования по выяснению ми-
нимальной жизнеспособной величины генома. На сегодня известно, что «ми-
нимальный геном имеет микоплазма M. Genitalium – 470 генов. Путем сравне-
ния геномов выявлено, что минимальная клетка, способная к автономной жиз-
недеятельности и самовоспроизведению, должна была бы содержать не менее 
250–300  наиболее существенных генов»67. Планируется экспериментальное 
получение так называемой минимальной клетки. Методически это вполне осу-
ществимо: берется бактерия с небольшим количеством генов, и путем мутаций 
шаг за шагом уничтожаются гены до выяснения того минимального уровня, при 
котором клетка еще жизнеспособна. Предварительные результаты уже получе-
ны. «По данным на 2000 год, такой систематический подход показал, что только 
265–350 генов из 480 генов бактерии, кодирующих белок, существенны для жиз-
ни клетки в лабораторных условиях. Исследование продолжается, и есть уверен-
ность в том, что скоро будет установлено, сколько и каких генов необходимо для 
весьма несовершенного, со всех сторон зависимого от опеки исследователей, 
но всё же существования бактерии. Это откроет перспективу для изучения си-
стем взаимодействий между модулями клетки, которые существенны для жиз-
неспособности, и заложит основу для понимания путей, ведущих от генотипа 
к формированию живого организма»68. Таким образом, можно сделать вывод, 
что для того чтобы начались хотя бы минимальные биологические процессы, 
необходимо появление ДНК-белковой системы с объемом генома приблизитель-
но 300 генов, то есть при средней длине гена около 1 000 пар нуклеотидов дли-
на полинуклеотидной последовательности получается равной приблизительно 
300 000 знаков. Возможно, эта цифра покажется небольшой, но мы не знаем ре-
альной смысловой сложности системы генов, хотя бы даже при величине генома 
в 300 единиц. Однако мы знаем факты, которые говорят о том, что сложность 
клетки или организма не находятся в прямой зависимости от величины генома. 
Обратимся еще раз к парадоксу несоответствия величины генома и морфологи-
ческой сложности организмов. «Затруднение представляет собой число генов: 
для генома человека оно составляет по [некоторым] оценкам 26 000–31 000 ге-
нов, кодирующих белки. Обнаружено также немногим более 740 генов, кодиру-
ющих РНК и не кодирующих белки. Число кодирующих генов в последователь-
ности генома человека лишь в два раза больше, чем у червя С. Elegans (19 000) и 
примерно равно числу кодирующих генов в геноме растения Arabidopsis taliana 
(26 000) и рыбы фугу. Более того, геном такого сложного существа, как плодо-
вая мушка D. Melanogaster, содержит в себе даже меньше генов (около 13 000), 
чем геном довольно примитивного червя (19 000)»69. К сожалению, на сегодня 
нет единого критерия оценки сложности организмов. Но в ряде случаев пред-
ставляется вполне удобная оценка сложности организма по общему количеству 
клеток и количеству нервных клеток, при этом парадокс несоответствия мор-
фологической сложности организма величине генома проявляется очень ярко. 

65	 Ратнер В. А. Указ. соч. С. 171.

66	 Чураев Р. Н. Указ. соч.

67	 Ратнер В. А. Указ. соч. С. 103.

68	 Свердлов Е. Д. Указ. соч.

69	 Там же.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014186 <

Так, например: у червя при величине генома 19 000 генов общее количество кле-
ток 939 штук, а нейронов – 302; у человека при величине генома 30 000 генов 
общее количество клеток приблизительно 1014 штук, а нейронов – 1011 единиц70. 
Величины геномов отличаются приблизительно в два раза, а общее количество 
клеток и количество нейронов отличаются на несколько порядков. За счет чего 
возникает такая разница? Некоторые предположения заключаются в том, что 
смысл текстовой информации гена может меняться в зависимости от контекста 
ситуации чтения этого гена или за счет сложных сетей генных взаимодействий, 
когда фенотипический признак организма рассматривается как сложный при-
знак и обеспечивается определенной комбинаторикой генов. Однако в любом 
случае этот пример говорит о недостаточности наших знаний генетического 
языка и свидетельствует в пользу подобия языка органического мира человече-
ским языкам. Например, объем букваря может быть сравним с объемом про-
изведения классика, но произведение последнего может быть недоступно для 
чтения первоклассника.

Рассматривая генетический язык и генетический текст, мы убедились в нали-
чии стройной и сложной информационной системы, но наше знакомство всё же 
ограничивается элементарными сведениями. Обсуждение молекулярно-генети-
ческих свидетельств творения органического мира хочется дополнить некото-
рыми современными данными о реальной лингвистической сложности клеточ-
ной системы управления и сказать несколько слов о современном направлении 
молекулярно-генетических исследований – эпигенетике.

3. Эпигенетический язык

Многоклеточный организм образован множеством разных клеток, отличаю-
щихся друг от друга как по структуре, так и по функциям. Набор генов в этих 
клетках один и тот же, но набор работающих генов в этих клетках разный. Раз-
нообразие сочетаний работающих генов обеспечивает разнообразие белкового 
состава этих клеток, следовательно – разнообразие клеточных структур и функ-
ций. Если мы говорим о работающих и неработающих генах, то мы различаем 
состояния генов и выделяем, по крайней мере, два состояния: ген включен и 
ген выключен. Следовательно, помимо рассмотренной нами генетической ин-
формации, существует еще информация о состоянии генов, которая была назва-
на эпигенетической. «Контроль избирательного включения-выключения генов 
осуществляют особые эпигенетические механизмы, а процесс передачи этого 
контроля от клетки к клетке называют эпигенетическим наследованием. “Эпи” 
в слове “эпигенетика” происходит от латинского “над”, “сверх”, и это означа-
ет, что записанная в ДНК информация не затрагивается, тут действуют другие, 
“надгенетические” механизмы. Именно они определяют будущее клетки: какой 
ей быть, какие гены включать для производства определенных белков, а какие – 
выключать»71. Может показаться, что то, о чем мы говорили раньше (генети-
ческая информация определяет образ клетки), перечеркивается, но на самом 
деле  – существенно дополняется.

В рамках эпигенетики утверждается, что существует функциональная наслед-
ственная память, которая хранит и передает по наследству функциональное 
состояние генов72. Значение функциональной памяти огромно, так как «испол-
нение той или иной из альтернативных подпрограмм а и b наследственной про-

70	 Свердлов Е. Д. Указ. соч.

71	 Карпов В. Л. ДНК, хроматин, гистоновый код. Вестник РАН. 2003. Т. 73. № 6. С. 496–513.

72	 Чураев Р. Н. Указ. соч.



 К. В. Константинов > Молекулярно-генетические свидетельства творения органического мира > 187

граммы онтогенеза определяется активностью одного ключевого гена, таким 
образом, что, когда этот ген выключен, то развитие идет по одному варианту, 
если же он включается в некоторый момент времени, то онтогенез идет по аль-
тернативному варианту»73.

Механизмы эпигенетической наследственности разнообразны, и мы не будем 
в данной работе рассматривать их подробно, но в целом они сводятся к роли 
специальных белков (часто это белки, участвующие в упаковке ДНК), которые 
могут блокировать или активировать экспрессию того гена, с которым этот 
белок непосредственно соприкасается. Сами эти белки кодируются в своей же 
ДНК, но почему они один ген включают, а другой выключают, во многом явля-
ется загадкой, что собственно и представляет собой предмет эпигенетических 
исследований. Если попытаться образно представить себе суть эпигенетическо-
го кодирования, то можно вообразить себе две нити, одна из которых является 
последовательностью генов (реализованных последовательностью нуклеотидов 
в ДНК), а вторая, параллельная ей, последовательность состояний этих генов 
(как сказали бы программисты, последовательность флагов), реализованная 
специфическим взаимодействием белков с этими генами. Важность эпигенети-
ческих механизмов наиболее ярко проявилась при клонировании организмов. 
Оказалось, что недостаточно от одной клетки к другой перенести только гене-
тическую информацию, важно еще учесть эпигенетическую информацию, что 
на сегодня в полной мере представляет собой сложную технологическую задачу. 
Что значит учесть эпигенетическую информацию? По сути при клонировании 
это означает – ее стереть, то есть перевести все гены в состояние «включено», 
и если этого не сделать, то разовьется организм, у которого будут отсутствовать 
некоторые ткани и, следовательно, органы. Именно поэтому сегодня невозмож-
но получить полноценный организм из дифференцированных клеток, так как 
нет технологических приемов включать выключенные гены, хотя, казалось бы, 
вся генетическая информация в этих клетках имеется.

Пример эпигенетических механизмов и эпигенетического языка мы привели 
для того, чтобы, во-первых, еще раз продемонстрировать невероятную слож-
ность клеточных механизмов, а во-вторых, подчеркнуть, что в жизни клетки 
важна не только ДНК, но важны и белки, ее окружающие, важны и многие ци-
топлазматические факторы, рассмотрение которых оказалось за пределами на-
шего рассказа, то есть клетка это не дополнение к генетической информации, 
заложенной в ДНК, а единая система, которая жизнеспособна только как целост-
ное образование.

73	 Чураев Р. Н. Указ. соч. С. 107.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014188 <

Выводы

1.	 Ярким свидетельством творения органического мира являются лингвисти-
ческие свойства геномов всех организмов.

2.	 Появление развитого и единого для всех живых существ генетического язы-
ка не может быть объяснено случайными процессами неорганической среды, 
так как генетический язык предполагает генетический текст, а текст предпола-
гает Разум.

3.	 Генетическая информация каждого конкретного вида представляет собой 
смысловой текст, объединенный единым планом жизнедеятельности организма 
в конкретных условиях окружающей среды, что указывает на замысел вида, сле-
довательно, свидетельствует о Творце.

4.	 Факт генетических текстов соответствует творческому акту, описанному в 
Книге Бытия, то есть свидетельствует о Творце. Факт генетических текстов про-
сто и естественно сочетается со Священным Писанием: «В начале было Слово 
(Ин.  1,  1), в начале словом Божиим небеса и земля составлены (2  Пет.  3,  5), 
веки устроены словом Божиим, так что из невидимого произошло видимое 
(Евр. 11, 3)».

5.	 Минимальной жизнеспособной единицей органического мира является 
клетка как единый комплекс генетической информации и аппарата ее воспроиз-
ведения, поэтапное возникновение которого невозможно, а случайное – неверо-
ятно, что свидетельствует в пользу разумного начала органического мира, ибо 
только такой вариант генезиса обеспечивает необходимое совершенство клетки 
и необходимую дискретность ее появления.



 К. В. Константинов > Молекулярно-генетические свидетельства творения органического мира > 189

Словарь терминов

Гаплоидный – одинарный набор хро-
мосом.

Ген – последовательность нуклеотидов 
в молекуле ДНК, которая несет инфор-
мацию о белке.

Геном – совокупность всей клеточной 
ДНК.

Интрон – некодирующая часть гена.

Кодон – три последовательных нуклео-
тида на РНК (ДНК), кодирующих одну 
аминокислоту.

Кроссинговер – взаимный обмен 
участками парных (гомологичных) 
хромосом.

Мейоз – особый вид деления при со-
зревании половых клеток, в результате 
которого количество хромосом умень-
шается в два раза.

Митоз – деление клетки после удвое-
ния ДНК.

Нуклеотиды – составляющие ДНК 
(РНК), кодирующие последователь-
ность аминокислот в белках. Аденин, 
тимин (урацил), цитозин, гуанин.

Онтогенез – индивидуальное развитие.

Оперон – функциональная единица ге-
нома прокариот. Она состоит из гена-
регулятора, дающего команду структур-
ному гену или группе генов, гена-опе-
ратора, который эту команду восприни-
мает и передает исполнителям – струк-
турным генам, которые ответственны 
за синтез различных белков.

Протеом – совокупность белков в кон-
кретный момент времени в конкрет-
ной клетке.

Процессинг – процесс созревания ма-
тричной РНК.

Рибосома – клеточная структура (ор-
ганоид), на которой происходит синтез 
белка.

Репарация – процесс устранения по-
вреждений ДНК.

Репликация – самовоспроизведение 
(копирование) ДНК.

Сплайсинг – процесс удаления интро-
нов и сшивания экзонов.

Транскрипция – синтез РНК на ДНК.

Трансляция – процесс синтез белка.

Филогенез – историческое развитие 
организма.

Экзон – кодирующая часть гена.

Эмбриогенез – эмбриональное развитие.

Хромосома – структура, образованная 
соединением в клетке молекулы ДНК 
со специфическими белками. Каждый 
вид животных имеет свое, видоспе-
цифическое количество хромосом. У 
человека, например, 46 хромосом – 
23 материнских и 23 отцовских.



метαπαραдигмα  выпуск 02/03 > 2014190 <

Библиография

1.	 Альбертс Б. и соавт. Молекулярная 
биология клетки. В 5 т. / Пер. с англ. М., 
1986.

2.	 Дубинин Н. П. История и трагедия 
советской генетики // Избранные труды. 
М., 2002. Т. 4. 407 с.

3.	 Ичас М. Биологический код. М., 1971. 
351 с.

4.	 Карпов В. Л. ДНК, хроматин, гистоновый 
код. Вестник РАН. 2003. Т. 73. № 6. 
С. 496–513.

5.	 Кастлер Г. Возникновение 
биологической организации / Пер. с 
англ. М., 1967. 90 с.

6.	 Кимура М. Молекулярная эволюция: 
теория нейтральности. М., 1985. 398 с.

7.	 Ленинджер А. Основы биохимии. В 3 т. 
М., 1985.

8.	 Налимов В. В. Вероятностная модель 
языка. М., 1979. 303 с.

9.	 Ратнер В. А. Генетика, молекулярная 
кибернетика: Личности и проблемы. 
Новосибирск: Наука, 2002. 272 с.

10.	Свердлов Е. Д. Великое открытие: 
революция, канонизация, догмы и ересь. 
Вестник РАН. 2003. Т. 73. № 6. С. 496–
513.

11.	Соломоник А. Семиотика и лингвистика. 
М.: Молодая гвардия, 1995.

12.	Стент Г., Кэлиндар Р. Молекулярная 
генетика / Пер. с англ. М., 1981. 646 с.

13.	Тиходеев Н. О. Молекулярные механизмы 
макроэволюции // Журнал общей 
биологии. 2005. Т. 66. № 1. С. 13–27.

14.	Франк С. Л. Предмет знания. Душа 
человека. СПб., 1995. 655 с.

15.	Чураев Р. Н. Контуры неканонической 
теории наследственности: от генов к 
эпигенам // Журнал общей биологии. 
2005. Т. 66. № 2. С. 99–122.

16.	Эйген М. Самоорганизация материи и 
эволюция биологических макромолекул. 
М., 1973. 216 с.

17.	Bolshoy A., Volkovich Z., Kirzhner V., 
Barzily Z. Genome Clustering; From 
Linguistic Models to Classification of 
Genetic Texts. Springer. 2010.

18.	Bolshoy A. DNA sequence analysis linguistic 
tools: contrast vocabularies, compositional 
spectra and linguistic complexity. Appl. 
Bioinformatics 2(2), 103–112. 2003.

19.	Brendel V., Beckmann J. S., Trifonov 
E. N. Linguistics of nucleotide sequences: 
morphology and comparison of 
vocabularies. Journal of Biomolecular 
Structure and Dynamics 4(1), 11–21. 1986.

20.	Dong, Shan & Searls, David B. Gene 
structure prediction by linguistic methods. 
Genomics 23.3: 540–51. 1994.

21.	Gelfand M. S. Genetic language: metaphore 
or analogy? Biosystems 30(1-3), 277–288. 
1993.

22.	Kirzhner V., Bolshoy A., Volkovich Z., Korol 
A., Nevo E. Largescale genome clustering 
across life based on a linguistic approach. 
Biosystems 81(3), 208–222. 2005.

23.	Kordon, Claude. The language of the cell 
(translated from Langage des cellules). 
(McGraw-Hill horizons of science series.) 
New York: McGraw-Hill. 1993.

24.	Mantegna R. N., Buldyrev S. V., Goldberger 
A. L., Havlin S., Peng C. K., Simons M., 
Stanley H. E. Linguistic features of non-
coding DNA sequences. Physical Review 
Letters 73, 3169–3172. 1994.

25.	Palacios O. A. & Stephens, Christopher 
R. & Waelbroeck, Henri. Emergence of 
algorithmic language in genetic systems. 
Biosystems 47.3: 129–47. 1998.

26.	Pietrokovski S., Trifonov E. N. Imported 
sequences in the mitochondrial yeast 
genome identified by nucleotide linguistics. 
J. of Molecular Evolution 50. 129–137. 
1992.

27.	Pietrokovski S., Hirshonn J., Trifonov 
E. N. Linguistic measure of taxonomic 
and functional relatedness of nucleotide 
sequences. Journal of Biomolecular 
Structure and Dynamics 7(6). 1251–1268. 
1990.

28.	Popov O., Segal D. M., Trifonov E. N. 
Linguistic complexity of protein sequences 
as compared to texts of human languages. 
Biosystems 38, 65–74. 1996.

29.	Ratner V. A. Comparative hierarchic 
structure of the genetic language (in 
Russian). Genetika 29: 720–39. 1993.

30.	Searls D. B. Linguistic approaches to 
biological sequences. J. Comput. Appl. 
Biosci. 13(4), 333–344. 1997.

31.	Searls D. B. The language of genes. Nature 
420, 211–217. 2002.

32.	Searls, D. B. The linguistics of DNA. Am. 
Sci. 80, 579–591. 1992.



 К. В. Константинов > Молекулярно-генетические свидетельства творения органического мира > 191

33.	Stanley H. E., Buldyrev S. V., Goldberger 
A. L., Havlin S., Mantegna R. N., Peng C.-K., 
Simons M. Statistical and linguistic features 
of DNA sequences. Fractals. Jun; 3(2): 
269–84. 1995.

34.	Sungchul Ji. The Linguistics of DNA: 
Words, Sentences, Grammar, Phonetics, 
and Semantics. Ann N Y Acad Sci. May 18; 
870:411-7. 1999.

35.	Troyanskaya O. G., Arbell O., Koren 
Y., Landau G. M., Bolshoy A. Sequence 
complexity profiles of prokaryotic genomic 
sequences: A fast algorithm for calculating 
linguistic complexity. Bioinformatics 18(5), 
679–688. 2002.

36.	Wolfgang Raible. Linguistics and Genetics: 
Systematic Parallels. Berlin. 2001.

Интернет-ресурсы

1.	 Седов А. Е. Биосемиотика. 
www.regnet.ru/channels/ntv/
gordon/200312141639-2903.htm 
(20.04.05).

2.	 Чиженкова Р. А. www.PHILOSOPHY.
ru/iphras/library/karpinsk/biophil.html 
(20.04.05).

3.	 Искусственная жизнь in vivo. cnt.
online.ru/mpl/face?id=5339&template_
file=print (14.07.04)

4.	 www.beltsy.md/modules.php?op=modloa
d&name=News&file=article&sid=834&m
ode=thr ead& .. (18.04.05)

5.	 vschool.km.ru/glossary.asp?gl=295&id_
term=3839&Litter=ю (18.04.05)

6.	 www.mednovosti.ru/news/2002/07/04/
nukleotides/_Printed.htm (18.04.05)

7.	 Блюменфельд Л. А. www.NATURE.ru/db/
msg.html?mid=1156515&uri=page3.html 
(20.04.05)

8.	 Пашутин С. Б. Начальный этап 
происхождения жизни. http://www.
nihononline.ru/index-58.htm



> альманах > богословие  / философия / естествознание 

Редакционная коллегия  
альманаха «Метапарадигма»:

Волобуев Сергей Григорьевич,  
философ

Казин Александр Леонидович,  
доктор философских наук, профессор

Кимелев Юрий Анатольевич,  
доктор философских наук, профессор,  

заслуженный деятель науки РФ,  
главный научный сотрудник ИНИОН РАН,  

декан факультета религиоведения РПУ

Посадский Сергей Владимирович,  
кандидат философских наук, координатор проекта

Рудаков Александр Борисович,  
политолог, руководитель Экспертного центра  

Всемирного Русского Народного Собора

Аркадий Северюхин, иерей,  
кандидат богословия, ректор Санкт-Петербургского  

Православного Института Религиоведения  
и Церковных Искусств 

Соловьев Никита Александрович,  
кандидат физико-математических наук

Корректор  
Екатерина Анохина

Дизайнер  
Мария Кагарлицкая

Выпуск   02-03 / 2014

Тираж 1000 экз.
Отпечатано в типографии НП-Принт

Издано при финансовой поддержке  
Фонда просвещения «МЕТА»

www.fpmeta.org


